SReF 2/1-2 (2025): 113-125

Edipo a Colono:
un viaggio di purificazione

FRANCESCA COLANTONT *

1. Viaggio e mito nel mondo classico

Nella cultura occidentale, il viaggio di Odisseo rappresenta il viaggio per
antonomasia e costituisce il modello archetipico di riferimento. Il lungo
viaggio di ritorno da Troia a Itaca del figlio di Laerte € tuttavia solo uno dei
tanti viaggi che costella la letteratura greca, caratterizzata dalla forte
presenza di eroi in movimento. Tra questi personaggi mitici non si puo non
annoverare quello di Edipo, troppo spesso ricordato solo per i tristi eventi
che lo vogliono assassino del padre e marito della madre. Nel complesso
gioco dei miti del mondo greco invece, ben piu articolata € la parabola di
Edipo, “eroe senza complessi”, come lo chiamava Vernant (1973),
rivendicandone una interpretazione aderente alla realta classica e in netta
contrapposizione con quella moderna di stampo freudiano!. Edipo ben
incarna l'eroe greco. Evidentemente, tuttavia, cio che il mondo moderno
intende per eroe € profondamente diverso dalla concezione del mondo
classico. Nel mondo moderno il termine eroe ha un’accezione positiva, fa
rifermento a una personalita animata da correttezza e nobili principi, pronta
al sacrificio di sé per il bene della collettivita. Nel mondo classico I’eroe, un

* fracola88@libero.it. Docente di Italiano e Latino presso I'TIS Tommaso Salvini di
Roma.

1 «Non sapremmo a chi dare ragione, se a Freud o a Vernant. Ci limitiamo a

confessare, in chiusura di questo capitolo, che per molti versi la psicanalisi ci sembra
in effetti pit vecchia e stantia persino del millenario mito greco», Ierano (2013): 203.

113



SReF 2/1-2 (2025): 113-125

essere a meta tra il mondo degli uomini e quello degli dei, si fa protagonista
di eventi prodigiosi e allo stesso tempo ambigui e perturbanti. Si tratta di
personaggi che superano 'umano, che nella loro smodatezza sono mossi da
passioni a volte primitive e incontrollabili. Possono eccellere in bellezza,
intelligenza, astuzia, e al contempo in crudelta, violenza e furore2.

Ora, prima di seguire gli spostamenti di questo eroe, bisognera fare
un’importante premessa metodologica. L’Edipo di cui si parlera in queste
pagine ¢ nel complesso quello che ci € stato restituito dal teatro tragico di
Sofocle. La complessita del mondo mitico infatti impone un preliminare
chiarimento: ogni mito presentava delle varianti che coesistevano, pur
spesso contraddicendosi o addirittura escludendosi a livello logico, senza che
cio compromettesse la loro forza narrativa. Questo & tanto piu vero se
pensiamo che poeti, prosatori e mitografi, nel momento in cui riportavano
una versione del mito, non sentivano affatto la necessita di dichiarare la
veridicita del loro racconto, tanto meno di smentire quanto detto da poeti,
scrittori o mitografi a loro precedenti. La ricchezza del mito sta proprio nelle
diverse possibilita di accadere di un qualsiasi evento, nelle diverse possibilita
di essere di un qualsiasi personaggio. In altri termini, non era necessario che
ci fosse coerenza tra le varianti mitiche, come noi logicamente e
razionalmente ci aspetteremmo; la cosa fondamentale € che il mito fosse
coerente con il contesto letterario, cultuale in cui veniva inserito. In questo
senso, il racconto mitico poteva essere di volta in volta riadattato a un nuovo
contesto, reinterpretato, risemantizzato cosi da poter esprimere nuovi
significati. Anche di Edipo, come dei piu grandi miti del mondo greco, di cui
si conoscono le vicende per mezzo di capolavori letterari, la letteratura greca
lascia intravedere in filigrana varianti mitiche che a noi oggi sembrano
secondarie e di cui molto spesso non siamo in grado di valutare la reale
diffusione nel mondo anticos. Nel caso del mito di Edipo, la versione portata
in scena dall’Edipo a Colono sofocleo vede un Edipo supplice accolto sul
finire della vita dal re di Atene Teseo a Colono e 1i sepolto. L'esilio di Edipo

2 Si veda Ierano (2013).
3 Sul concetto di “sommerso” nella letteratura greca si veda Colantoni (2018)

e Subrani (2018).

114



SReF 2/1-2 (2025): 113-125

da Tebe & un tema di origine presumibilmente sofoclea. Nell’epica arcaica
Edipo rimaneva nella sua citta e moriva come re: nella versione dell’ Edipodia
(poema epico perduto del ciclo tebano) nota a Pausania, Edipo non ha figli
da Giocasta ma esclusivamente da una seconda moglie con cui regna a Tebe,
dove muore e viene sepolto; in altre varianti egli, pur messo in disparte,
continua a vivere nella reggia, accudito dall’ambigua protezione dei figli.
Probabilmente, Sofocle recupera la versione della morte di Edipo a Colono
da Eschilo, che sembra introdurre un’importante innovazione rispetto ai
poemi del ciclo tebano. Dietro questa scelta si puo vedere I'intento di Eschilo,
e poi di Sofocle, di rendere I’eroe tebano un eroe ateniese e di far entrare a
tutti gli effetti Atene nelle ben piu antiche vicende della saga tebana. Come
emerge infatti dall’Edipo a Colono sofocleo, la morte di Edipo a Colono lo
rende uno dei numi protettori della citta. In questo modo il passato mitico
ateniese veniva ricondotto a un contesto di riferimento pit ampio e
panellenico4.

Diversamente dal lungo viaggio di Odisseo, il viaggio di Edipo, cosi
come ricostruito attraverso ’Edipo Re e I'Edipo a Colono di Sofocle, €
caratterizzato da un numero decisamente minore di tappe: da Tebe a Corinto,
da Corinto a Delfi, da Delfi a Tebe, da Tebe a Colono. Eppure, queste tappe,
sebbene possano impallidire di fronte alla varieta e alla ricchezza
“geografica” e, se vogliamo, semantica del viaggio di Odisseo, si caricano
tutte di un forte significato, rappresentando ognuna un momento saliente
della vicenda dell’eroe, mostrato in tutto il suo eroismo tragico che lo vuole
da trovatello are, dare a esule, da esule a oggetto di un culto eroico: nel corso
della sua inquietante vicenda infatti, Edipo € prima il figlio reietto che deve
essere soppresso e poi l'eletto in grado di risolvere 'enigma della Sfinge;
prima I'uvomo accolto come re e poi il re macchiato di colpe tabu; prima il
liberatore di Tebe dal mostro della Sfinge e poi la causa della peggiore
pestilenza che sia mai abbattuta sulla citta; prima ragione di contaminazione
sociale (e per questo oggetto di necessaria esclusione) e infine, una volta
purificato, baluardo di difesa della polis. Come sostiene Ierano, «in lui si
incarna tutto cio che di assurdo e di incomprensibile vi & nella condizione
umanays. La vicenda di Edipo si muove infatti su un terreno complesso e

4 Cfr Lulli- Sbardella et al. (2020): 164.
5 Ierano (2013): 179.

115



SReF 2/1-2 (2025): 113-125

risulta intrisa di una forte componente sacrale, in un mondo, come quello
greco, in cui sfera sociale e religiosa sono profondamente connesse.
Macchiandosi di parricidio e incesto, colpe che, come vedremo, commette
pur non volendo e pur non sapendo, Edipo viola leggi sacre, diventando un
essere contaminato e quindi pericoloso per tutta la societa. In molte culture
mediterranee € fortemente radicata la concezione della comunita come
totalita, ragione per cui la colpa di un singolo ricade su tutta la collettivita,
agendo come una vera e propria contaminazione: di qui la necessita per il
gruppo di allontanare il contaminato che porta con sé il miasma (I'impurita)
e la necessita per il singolo di espiare la colpa o purificarsi, in vista di una
nuova ammissione nel consesso civile. Proviamo a questo punto a
ripercorrere la vicenda del personaggio dell’Edipo sofocleo.

2. Lavicenda di Edipo

La tragedia dell’Edipo Re, rappresentata per la prima volta ad Atene
trail 429 a.C. e il 425 a. C., si apre con 'immagine della folla dei tebani che
implora I'intervento del suo re (che gia una volta aveva liberato Tebe dalla
sciagura terribile della Sfinge attraverso la risoluzione dell’enigma) per porre
fine alla terribile pestilenza che imperversa nella citta. Dal cognato Creonte
(fratello della moglie Giocasta) Edipo viene a sapere che per porre fine alla
pestilenza occorre trovare e punire ’assassino di Laio, precedente re tebano:
cosi ha vaticinato I'oracolo di Delfi. Fin da subito, Edipo si pone come colui
che con solerzia e zelo salvera la citta, maledicendo I’assassino e promettendo
vendetta. Cosi, ha avvio quell’inchiesta tragica che in maniera inaspettata
portera il protagonista a terribili scoperte sulle sue origini e sulla sua vita. In
un certo senso, come molti studiosi hanno evidenziato, I’Edipo Re costituisce
il primo giallo della letteratura occidentale, con un’unica sostanziale
differenza: la figura dell'investigatore e quella del colpevole coincidono. Fin
dall’inizio della ricerca, in maniera mirabile, il meccanismo dell’ironia tragica
¢ all’opera. Infatti, il pubblico greco possiede una profonda conoscenza del
mito e sa bene che la persona contro cui Edipo, fin dai primi versi della
tragedia, scaglia le piu terribili maledizioni altri non & che Edipo stesso. E
proprio lo scarto tra le informazioni possedute dal pubblico e quelle dei
personaggi sulla scena che attiva il meccanismo dell’ironia tragica, che
mostra in tutta la sua terribile potenza la fragilita del personaggio di Edipo il

116



SReF 2/1-2 (2025): 113-125

quale, pur non sapendo nulla, crede di sapere tutto. Il re di Tebe, per salvare
la citta, ricorre subito all'indovino Tiresia, ma cio che doveva essere un aiuto
risuona fin subito come una condanna. L’indovino accusa Edipo di essere lui
stesso la causa della sciagura della citta. Il re infuria, caccia I'indovino, lo
accusa di complotto in favore di Creonte: va in scena uno dei piu grandi
conflitti tragici tra I'intelligenza laica, quella portata avanti dal razionalismo
di Edipo, e 'arte mantica e sacra dell'indovino. Edipo allora ricorre all’aiuto
della moglie Giocasta che, per provare la non attendibilita degli oracoli e degli
indovini, racconta quanto accaduto a lei e al defunto marito Laio:
quest’ultimo era stato ucciso da un gruppo di briganti a un incrocio,
nonostante un oracolo ne avesse predetto I'uccisione da parte del figlio. Le
parole di Giocasta, anziché rassicurare Edipo, lo turbano profondamente.
Prima di diventare re di Tebe, infatti, partito da Corinto alla volta di Delfi,
dove si era recato per avere notizie sulle sue origini, mentre da Delfi si recava
a Tebe per sfuggire dai suoi genitori (Polibo e Merope, re e regina di Corinto),
dopo che 'oracolo gli aveva predetto che un giorno avrebbe ucciso il padre e
si sarebbe unito alla madre, si era macchiato dell’omicidio di un uomo, in una
dinamica molto simile a quella raccontata da Giocasta in merito alla morte
di Laio. Edipo inizia a sospettare di essere lui I'assassino di Laio e, per fugare
ogni dubbio, chiede che venga chiamato l'unico testimone della vicenda:
l'unico servo sopravvissuto all'omicidio di Laio che a suo tempo aveva
raccontato la vicenda a Giocasta. Nel frattempo, arriva un messaggero ad
annunciare la morte di Polibo, facendo gioire Edipo, convinto ormai della
fallibilita degli oracoli, visto che il padre non era morto per mano sua. Ma e
a questo punto che la tragedia si abbatte inesorabilmente sui personaggi in
scena: il messaggero rivela che Edipo € figlio adottivo di Polibo e Merope e
che era stato consegnato in fasce alla regina Merope proprio da quel servo
che era stato mandato a chiamare e che lo aveva trovato esposto sul monte
Citerone. A questo punto Giocasta intuisce la tragica verita e si rinchiude
nella reggia: il bimbo ritrovato sul Citerone di cui parla il messaggero altri
non era che quel figlio che lei stessa e Laio avevano abbandonato in fasce in
seguito alla profezia dell’oracolo e che, per un beffardo disegno degli dei, era
sopravvissuto e, dopo la morte di Laio, la aveva sposata nella
inconsapevolezza di entrambi. Mentre Giocasta sprofonda nell’angoscia,
Edipo continua la sua inchiesta: arriva il servo tebano e ineluttabilmente la

117



SReF 2/1-2 (2025): 113-125

verita viene allo scoperto. Con ritmo implacabile la verita si ricompone ed
emerge inesorabile: da una serie di coincidenze e racconti incrociati, la
parabola discendente di Edipo si compie. Edipo scopre di essere quel figlio
di cui Laio e Giocasta avevano cercato di sbarazzarsi per via di quanto
vaticinato dall’oracolo; scopre di essere inutilmente fuggito, per evitare il
compiersi della profezia delfica che lo voleva assassino del padre e marito
della madre, da dei genitori adottivi; scopre di aver ucciso
inconsapevolmente il padre in un trivio tra Delfi e Tebe; scopre di aver
sposato inconsapevolmente la madre con cui ha generato quattro figli: due
femmine Antigone ed Ismene e due maschi Eteocle e Polinice. L'uomo piu
astuto e intelligente, che tutto credeva sapere, 'unico che era stato in grado
di risolvere 'enigma della Sfinge, giunge alla tragica consapevolezza di aver
vissuto tutta la sua vita in una profonda ignoranza. Solo a questo punto
tuttavia approda alla vera conoscenza, una conoscenza che produce un
rovesciamento totale della sua immagine: se all’inizio della tragedia Edipo e
un re acclamato che ha acquistato e meritato il potere salvando la citta, nel
finale del dramma si rivela come un re il cui potere si basa sul parricidio, sul
regicidio e sull’incesto. Quel che accade dopo, come sempre nel teatro greco
che rifugge dalla messa in scena degli eventi piu turpi ed empi, scegliendo di
affidarli alla narrazione, viene raccontato da un nunzio: Giocasta si da la
morte impiccandosi; Edipo, trovatala morta, le scioglie la corda dal collo, la
stende a terra, strappa le fibbie d’oro che adornavano il suo vestito e con
queste si trafigge gli occhi. Solo ora che non ha pit il dono della vista Edipo
vede e conosce veramente: solo ora che é cieco, come era cieco I'indovino
Tiresia, finalmente ha il dono della conoscenza. Nella cultura greca la vista &
associata al concetto di conoscenza, benché paradossalmente si affidi il
privilegio del vero sapere alla cecita: la vista non ¢ da intendersi stricto sensu
come facolta sensibile, bensi come quella forma di conoscenza superiore di
cui sono detentori, ad esempio, cantori e indovini, e nel finale tragico
dell’Edipo Re anche I'eroe sofocleo. Nel finale dell’Edipo Re, il protagonista
giganteggia in tutta la sua sventura: il fato ha abbattuto quello che sembrava
il piu felice degli uomini. Come conclude il corifeo, seguendo la logica
sapienziale greca, non si puo «dire felice uomo mortale, prima che abbia
varcato il termine della vita senza aver patito dolore»®°.

6 Edipo Re, vv. 1529-1530, trad.it. di Franco Ferrari.

118



SReF 2/1-2 (2025): 113-125

E proprio da questa immagine che ha avvio I'Edipo a Colono, 'ultimo
capolavoro tragico di Sofocle composto tra il 406 a.C. e il 401 a.C., la piu
lunga tragedia greca pervenutaci. L’Edipo che compare sulla scena e
lontanissimo dai fasti del’Edipo Re: € un uomo all’apice della sventura.
Cacciato da Tebe per evitare la contaminazione della citta, il risolutore di
enigmi € ormai un reietto, un mendicante vestito di stracci accompagnato
unicamente dalla figlia Antigone. Mentre percorre le strade della Grecia,
vivendo di elemosina, dopo lunghe peregrinazioni, arriva quasi
prodigiosamente a Colono, piccolo borgo ai margini di Atene e sacro a
Poseidone. Nel frattempo, Tebe € in preda alla guerra civile, una guerra
fratricida tra Eteocle e Polinice per il potere. La stirpe di Edipo appare non
solo in tutta la sua sventura ma anche in tutta la sua atrocita: una stirpe
contaminata, frutto dell'incesto, che da vita a una catena di morte. Come si
preannunzia nellEdipo a Colono, Eteocle e Polinice moriranno uno per
mano dell’altro in una spietata guerra tra piu che consanguinei; come il
pubblico greco sa bene e come era stato messo in scena anni prima
nell’Antigone sofoclea, Antigone, alla fine della guerra, sfidera le leggi e verra
condannata a morte per aver dato degna sepoltura al fratello Polinice, da tutti
considerato il traditore di Tebe, condannando cosi alla solitudine e al dolore
la sorella Ismene. La stirpe di Edipo si configura come una stirpe maledetta,
una stirpe in cui, in linea con la morale greca, le colpe dei padri ricadono
inesorabilmente sui figli. Secondo il mito, infatti, in una logica in cui la
maledizione € una sorta di male ereditario che passa di generazione in
generazione, la contaminazione di Edipo risalirebbe almeno al padre Laio
che, secondo alcune versioni del mito, rapi e stupro il giovane Crisippo, figlio
del re Pelope presso il quale Laio aveva ottenuto ospitalita, dopo che il padre
Labdaco era stato spodestato. Giunto a Colono come supplice, Edipo
intreccia un dialogo con il coro, costituito dagli abitanti di Colono, chiedendo
ospitalita. Sebbene inizialmente il coro garantisca ’accoglienza, cosa sacra e
inviolabile nella mentalita greca, quando Edipo, di fronte alle domande
incalzanti del coro, non potendo tacere a lungo sulle sue origini, svela la
verita sulla sua vicenda, il coro respinge bruscamente il supplice, facendosi
portavoce del pensiero tradizionale secondo cui I'omicida € impuro e causa
quindi di rovina per sé stesso e per tutta la comunita che sceglie di
accoglierlo. Nonostante egli si presenti al coro come un uomo che si ¢

119



SReF 2/1-2 (2025): 113-125

macchiato di delitti in maniera involontaria e inconsapevole, come ribadisce
anche Antigone, il coro lo rigetta in quanto ha comunque violato norme
fondamentali della vita sociale. Edipo sottolinea l'involontarieta delle sue
azioni, come fara anche con Creonte nei versi che seguiranno. Il tema
dell'involontarieta € particolarmente insistente in tutto il dramma, cosa che
va contestualizzata all'interno della revisione del diritto attico, che aveva
provato proprio in quegli anni a operare una distinzione tra omicidio
volontario e involontario. Per quanto, tuttavia, egli tenti di proclamarsi puro
davanti alla legge (v. 548), Edipo resta contaminato davanti agli dei, aporia
tra due sistemi di valori, quello giuridico e quello religioso, ben presente nella
cultura greca del V sec. a. C. Soltanto 'arrivo di Teseo, re di Atene, sblocca la
situazione e predispone l'accoglienza di Edipo, superando la morale
tradizionale. Teseo sente una forte affinita con Edipo: Teseo, che sa bene cosa
significhi crescere lontano dalla propria terra e riconquistarla dopo averla
liberata da tremendi pericoli, non potrebbe mai negare 'ospitalita a un uomo
come Edipo. Teseo, il nobile re Ateniese, offre la sua ospitalita; Edipo offre
un dono in cambio, come previsto dal codice tradizionale dell’ospitalita, e
ricambia con la potenza protettrice che, una volta morto, emanera la sua
sepoltura dando protezione alla terra che ne accogliera i resti. Questo era
infatti stato annunciato poco prima da Ismene: la fanciulla aveva raggiunto
il padre e la sorella per metterli a conoscenza del fatto che, per via di un
oracolo che aveva predetto che Tebe sarebbe stata protetta da ogni nemico se
avesse ospitato in eterno la tomba di Edipo, i tebani ora lo reclamavano. Si
prepara in questo modo I'ultimo rovesciamento della parabola di Edipo: da
uomo maledetto si trasformera in strumento di benedizione per la terra che
lo accoglie. Ora, dopo che Edipo & stato accolto a Colono, e quindi
reintegrato, arriva Creonte che cerca di riportarlo a Tebe anche con 1'uso
della forza. Assistiamo qui forse al piu violento degli scontri sulla scena del
teatro greco: dopo un acceso confronto tra Edipo e Creonte (che come
nell’Antigone sofoclea, si mostra e agisce come il peggiore dei tiranni), in cui
Edipo ribadisce I'involontarieta delle sue azioni e rifiuta di tornare in una
terra che lo ha allontanato, Creonte fugge portando con sé con la forza
Antigone ed Ismene. Viene allora chiamato in aiuto Teseo che di nuovo offre
il suo sostegno a Edipo mettendo in salvo le fanciulle. Il comportamento
autoritario di Creonte contrasta nettamente con quello di Teseo, che

120



SReF 2/1-2 (2025): 113-125

interviene prontamente, libera le fanciulle e riafferma il primato della
giustizia e del rispetto degli deéi. In questo modo, Atene si profila come la citta
dell’accoglienza e della legge, Tebe la citta dell’arroganza e della forza.
Successivamente giunge Polinice, esule come il padre, che implora Edipo di
sostenerlo nella guerra contro Eteocle che considera un usurpatore del trono.
Il confronto tra padre e figlio € uno dei momenti piu intensi della tragedia:
Edipo rievoca I'abbandono subito dai figli e la loro ingratitudine, e rifiuta
ogni forma di riconciliazione. Con parole solenni, maledice entrambi,
profetizzando che moriranno 'uno per mano dell’altro. La maledizione
sancisce la definitiva rottura di Edipo con la sua stirpe e con Tebe. Nel
dramma, sia nello scontro con Creonte che in quello con Polinice, Edipo
mostra tutta la sua ira: egli € dominato dall'impulso e dall’ira violenta, da cui
la parola orgé, che torna piu volte nel corso della tragedia, identifica la
natura. Si tratta di una natura iraconda e vendicativa, mai piegata nemmeno
dalla profonda sofferenza. Edipo rivendica con forza la possibilita di scegliere
da uomo libero il luogo della sua morte, disponendo del suo corpo, cosa di
cui Atene si fa garante; Creonte prima e Polinice poi cercano di ottenere il
possesso del suo corpo in quanto mezzo di protezione a vantaggio della citta
di Tebe e del loro potere personale. D’un tratto, Edipo sente che la morte si
avvicina e avverte un segno divino. Sa che Colono ¢ il luogo della sua morte,
avendoglielo predetto Apollo. Quando sente tra i boschi di Colono risuonare
tuoni e vede lampi e fulmini, Edipo comprende che gli dei lo chiamano. Gli
ultimi momenti della vita di Edipo sono affidati al racconto di un
messaggero, che, come spesso accade nel teatro greco, narra quello che non
e possibile rappresentare sulla scena. L’eroe grida alle figlie di portare acqua
e di lavarlo come se fosse morto, pur essendo ancora vivo. Le consola allora
e si congeda dolcemente da quelle figlie che non lo hanno abbandonato.
Resta solo con Teseo e, guidato dal re ateniese, Edipo si allontana verso il
bosco sacro e scompare misteriosamente. Quando Antigone e Ismene si
voltano, Edipo é svanito. Vedono solo Teseo coprirsi gli occhi con le mani,
come se avesse assistito a qualcosa di spaventoso, prodigioso e insostenibile
per la vista. Nessuno seppe mai cosa accadde, Teseo mai lo racconto. Cosi
come non rivelo mai il luogo esatto della sepoltura. Con un evento
prodigioso, Edipo lascia il mondo degli uomini ed entra a far parte del
consesso degli dei; la sua tomba diviene un luogo sacro, imperitura fonte di

121



SReF 2/1-2 (2025): 113-125

protezione per la citta di Atene, a cui nessuno poteva e doveva accedere. La
tragedia si conclude con il dolore di Antigone e Ismene, consapevoli tuttavia
che il padre ha finalmente trovato la pace. L’Edipo a Colono mostra cosi il
compimento della vicenda di Edipo, in un movimento ascendente che &
esattamente opposto a quello discendente dell’ Edipo Re: nell’Edipo a Colono
il re abbattuto, nell’'ultimo rovesciamento che caratterizza la sua esistenza,
viene prima purificato e reintegrato ad Atene, la polis per eccellenza, per poi
entrare addirittura con la morte nel consesso degli dei.

3. Ilviaggio di Edipo

Il viaggio di Edipo, nella trattazione sofoclea del mito, € un itinerario
dall'inconsapevolezza alla conoscenza, dalla colpa alla purificazione. L’eroe
attraversa luoghi a cui non appartiene mai pienamente, trovando solo nella
morte un vero senso di appartenenza’. La condizione umana che Edipo
incarna é quella dell'uomo in cammino alla ricerca di sé stesso e della propria
accettazione, erroneamente convinto di poter avere il controllo sulla sua vita
e di poter influenzare il proprio destino. In tutte le tappe del suo viaggio, con
I’eccezione di quella a Colono, Edipo non € mai chi che crede di essere e, in
un mondo dominato dalla fallibilita della conoscenza umana, si muove alla
ricerca della sua identita solo a volte consapevolmente, e trovandola
paradossalmente proprio quando nella sua superbia non ne ¢ alla ricerca. A
Corinto, dove si illude di essere il figlio del re, si interroga incessantemente
sulle sue origini; a Delfi, dall’oracolo, riceve un responso che riguarda il
futuro, non il passato; a Tebe, sua citta natale, dove torna, pur credendo di
giungerci per la prima volta, sposa involontariamente la madre e, nel
tentativo di trovare I'assassino di Laio, da inconsapevolmente la caccia a sé
stesso. A Tebe il cerchio si chiude: Edipo conosce finalmente la verita sulla
propria vita, una vita su cui non ha mai avuto controllo, compiendo, pur
senza volerlo, la profezia da cui cercava disperatamente di fuggire. Macchiato

N

7 Come spiega Guidorizzi «il paradosso ¢ che Edipo diventa ateniese nel
momento stesso in cui smette di essere un possibile cittadino, ossia passa dalla
condizione di essere umano a quella di morto divinizzato, di eroe», Guidorizzi-
Avezzu-Cerri (2008): xxvii.

122



SReF 2/1-2 (2025): 113-125

delle peggiori empieta, parte nuovamente e, senza sapere come, giunge
prodigiosamente a Colono. Qui, nell’'ultima tappa del viaggio, tutto ora
cambia: Edipo conosce sé stesso e per la prima volta si trova nella condizione
di poter intraprendere un processo di purificazione e accettazione. Il suo
peregrinare, insieme alla sua vita, € giunto al termine.

Bibliografia

Adkinds, W. H.

(1960)

Merit and Responsability, Oxford.

Bettini M. — G. Guidorizzi

(2004)

Brelich, A.
(1958)

Cantarella, E.

(2019)

Cairns, D.L.
(1993)

Colantoni, F.
(2018)

Easterling, P.
(2006)

Faranda, L.
(2009)

Ferrari, F.
(2008)

Il mito di Edipo, Torino.

Gli eroi greci, Roma.

Ippopotami e Sirene, I viaggi di Omero e Erodoto, Novara.

Aidos. The psychology and Ethics of Honour and Shame in Ancient
Greek Literature, Oxford.

Marchio autoriale e canone: due facce della stessa medaglia, in
SemRom, VII, Edizioni Quasar, Roma: 293-300.

The death of Oedipus and what happened next, in D. Cairns — V.
Liapsis, Dionysalexandros. Essays on Aeschylus and his fellow

tragedians in honour of Alexander F. Garvie, Swansea: 135-50.

Viaggi di ritorno, Itinerari antropologici nella Grecia antica,
Roma.

Sofocle. Antigone, Edipo Re, Edipo a Colono, introduzione,
traduzione, premessa al testo e note di Franco Ferrari, Milano.

123



SReF 2/1-2 (2025): 113-125

Guidorizzi, G. - Avezzu, G. - Cerri, G.
(2008) Sofocle. Edipo a Colono, Padova.

Ierano G.
(2013)  Eroi, le grandi saghe della mitologia greca, Venezia.

Lulli, L. - Sbardella L. et al.

(2020) Le tragedie frammentarie di Eschilo e il Ciclo epico. Analisi e
riflessioni di un gruppo di lavoro in SemRom, La citta, la parola, la
scena: nuove ricerche su Eschilo, Atti del seminario di Letteratura
greca “L.E. Rossi” a.a. 2015-2016 a cura di Manuela Giordano -
Michele Napolitano.

Markantonatos, A.
(2007) Oedipus at Colonus: Sophocles, Athens and the World, Berlino.

Privitera, G. A.
(2005) Il ritorno del guerriero, Lettura dell’Odissea, Torino.

Parker, R.
(1983) Miasma. Pollution and Purification in early Greek Religion,
Oxford.
Rodighiero, A.
(1998)  Sofocle. Edipo a Colono, Venezia.

Subrani, E.
(2018) Oltre lapolis: la marginalita geografica come causa di
sommersione, in SemRom, VII, Edizioni Quasar, Roma: 301-310.

Vernant, J. P.
(1981)  Ilpuro elimpuro, inJ. P. Vernant, Mito e societa nell’antica Grecia,

Torino: 115-134.

Vernant, J. P. - Vidal-Naquet, P.
(1976)  Mito e tragedia nell’antica Grecia, Torino.

124



SReF 2/1-2 (2025): 113-125

J. P. Vernant,
(1976)  Oedipe sans complexe, in Vernant- Vidal-Naquet, Mito e tragedia
nell’antica Grecia: 3-20.

Vidal-Naquet, P.
(1991)  Edipo tra due citta. Saggio sull’Edipo a Colono, in Vernant, S.P. -
Vidal-Naquet, P. Mito e tragedia due, Torino: 161-196.

Wallace, N.O.
(1979)  Oedipus at Colonus. The Hero in his Collective Context, QUCC, III:
39-52.
Whitman, C.H.

(1951)  Sophocles. A study of Heroic Humanism, Cambridge Mass.

125



