
SReF 2/1-2 (2025): 113-125 

113 

 

Edipo a Colono:  

un viaggio di purificazione 

FRANCESCA COLANTONI 

1. Viaggio e mito nel mondo classico 

Nella cultura occidentale, il viaggio di Odisseo rappresenta il viaggio per 

antonomasia e costituisce il modello archetipico di riferimento.  Il lungo 

viaggio di ritorno da Troia a Itaca del figlio di Laerte è tuttavia solo uno dei 

tanti viaggi che costella la letteratura greca, caratterizzata dalla forte 

presenza di eroi in movimento. Tra questi personaggi mitici non si può non 

annoverare quello di Edipo, troppo spesso ricordato solo per i tristi eventi 

che lo vogliono assassino del padre e marito della madre. Nel complesso 

gioco dei miti del mondo greco invece, ben più articolata è la parabola di 

Edipo, “eroe senza complessi”, come lo chiamava Vernant (1973), 

rivendicandone una interpretazione aderente alla realtà classica e in netta 

contrapposizione con quella moderna di stampo freudiano1.  Edipo ben 

incarna l’eroe greco. Evidentemente, tuttavia, ciò che il mondo moderno 

intende per eroe è profondamente diverso dalla concezione del mondo 

classico. Nel mondo moderno il termine eroe ha un’accezione positiva, fa 

rifermento a una personalità animata da correttezza e nobili principi, pronta 

al sacrificio di sé per il bene della collettività. Nel mondo classico l’eroe, un 

 
 fracola88@libero.it. Docente di Italiano e Latino presso l’IIS Tommaso Salvini di 

Roma.  

 
1 «Non sapremmo a chi dare ragione, se a Freud o a Vernant. Ci limitiamo a 

confessare, in chiusura di questo capitolo, che per molti versi la psicanalisi ci sembra 
in effetti più vecchia e stantia persino del millenario mito greco», Ieranò (2013): 203. 



SReF 2/1-2 (2025): 113-125 

114 

 

essere a metà tra il mondo degli uomini e quello degli dei, si fa protagonista 

di eventi prodigiosi e allo stesso tempo ambigui e perturbanti. Si tratta di 

personaggi che superano l’umano, che nella loro smodatezza sono mossi da 

passioni a volte primitive e incontrollabili. Possono eccellere in bellezza, 

intelligenza, astuzia, e al contempo in crudeltà, violenza e furore2.  

Ora, prima di seguire gli spostamenti di questo eroe, bisognerà fare 

un’importante premessa metodologica. L’Edipo di cui si parlerà in queste 

pagine è nel complesso quello che ci è stato restituito dal teatro tragico di 

Sofocle. La complessità del mondo mitico infatti impone un preliminare 

chiarimento: ogni mito presentava delle varianti che coesistevano, pur 

spesso contraddicendosi o addirittura escludendosi a livello logico, senza che 

ciò compromettesse la loro forza narrativa. Questo è tanto più vero se 

pensiamo che poeti, prosatori e mitografi, nel momento in cui riportavano 

una versione del mito, non sentivano affatto la necessità di dichiarare la 

veridicità del loro racconto, tanto meno di smentire quanto detto da poeti, 

scrittori o mitografi a loro precedenti. La ricchezza del mito sta proprio nelle 

diverse possibilità di accadere di un qualsiasi evento, nelle diverse possibilità 

di essere di un qualsiasi personaggio. In altri termini, non era necessario che 

ci fosse coerenza tra le varianti mitiche, come noi logicamente e 

razionalmente ci aspetteremmo; la cosa fondamentale è che il mito fosse 

coerente con il contesto letterario, cultuale in cui veniva inserito. In questo 

senso, il racconto mitico poteva essere di volta in volta riadattato a un nuovo 

contesto, reinterpretato, risemantizzato così da poter esprimere nuovi 

significati. Anche di Edipo, come dei più grandi miti del mondo greco, di cui 

si conoscono le vicende per mezzo di capolavori letterari, la letteratura greca 

lascia intravedere in filigrana varianti mitiche che a noi oggi sembrano 

secondarie e di cui molto spesso non siamo in grado di valutare la reale 

diffusione nel mondo antico3. Nel caso del mito di Edipo, la versione portata 

in scena dall’Edipo a Colono sofocleo vede un Edipo supplice accolto sul 

finire della vita dal re di Atene Teseo a Colono e lì sepolto. L’esilio di Edipo 

 
2 Si veda Ieranò (2013).  
3 Sul concetto di “sommerso” nella letteratura greca si veda Colantoni (2018) 

e Subrani (2018). 

 

 



SReF 2/1-2 (2025): 113-125 

115 

 

da Tebe è un tema di origine presumibilmente sofoclea. Nell’epica arcaica 

Edipo rimaneva nella sua città e moriva come re: nella versione dell’Edipodia 

(poema epico perduto del ciclo tebano) nota a Pausania, Edipo non ha figli 

da Giocasta ma esclusivamente da una seconda moglie con cui regna a Tebe, 

dove muore e viene sepolto; in altre varianti egli, pur messo in disparte, 

continua a vivere nella reggia, accudito dall’ambigua protezione dei figli. 

Probabilmente, Sofocle recupera la versione della morte di Edipo a Colono 

da Eschilo, che sembra introdurre un’importante innovazione rispetto ai 

poemi del ciclo tebano. Dietro questa scelta si può vedere l’intento di Eschilo, 

e poi di Sofocle, di rendere l’eroe tebano un eroe ateniese e di far entrare a 

tutti gli effetti Atene nelle ben più antiche vicende della saga tebana. Come 

emerge infatti dall’Edipo a Colono sofocleo, la morte di Edipo a Colono lo 

rende uno dei numi protettori della città. In questo modo il passato mitico 

ateniese veniva ricondotto a un contesto di riferimento più ampio e 

panellenico4.   

Diversamente dal lungo viaggio di Odisseo, il viaggio di Edipo, così 

come ricostruito attraverso l’Edipo Re e l’Edipo a Colono di Sofocle, è 

caratterizzato da un numero decisamente minore di tappe: da Tebe a Corinto, 

da Corinto a Delfi, da Delfi a Tebe, da Tebe a Colono. Eppure, queste tappe, 

sebbene possano impallidire di fronte alla varietà e alla ricchezza 

“geografica” e, se vogliamo, semantica del viaggio di Odisseo, si caricano 

tutte di un forte significato, rappresentando ognuna un momento saliente 

della vicenda dell’eroe, mostrato in tutto il suo eroismo tragico che lo vuole 

da trovatello a re, da re a esule, da esule a oggetto di un culto eroico: nel corso 

della sua inquietante vicenda infatti, Edipo è prima il figlio reietto che deve 

essere soppresso e poi l’eletto in grado di risolvere l’enigma della Sfinge; 

prima l’uomo accolto come re e poi il re macchiato di colpe tabù; prima il 

liberatore di Tebe dal mostro della Sfinge e poi la causa della peggiore 

pestilenza che sia mai abbattuta sulla città; prima ragione di contaminazione 

sociale (e per questo oggetto di necessaria esclusione) e infine, una volta 

purificato, baluardo di difesa della polis. Come sostiene Ieranò, «in lui si 

incarna tutto ciò che di assurdo e di incomprensibile vi è nella condizione 

umana»5. La vicenda di Edipo si muove infatti su un terreno complesso e 

 
4 Cfr Lulli- Sbardella et al. (2020): 164.  
5 Ieranò (2013): 179.  



SReF 2/1-2 (2025): 113-125 

116 

 

risulta intrisa di una forte componente sacrale, in un mondo, come quello 

greco, in cui sfera sociale e religiosa sono profondamente connesse. 

Macchiandosi di parricidio e incesto, colpe che, come vedremo, commette 

pur non volendo e pur non sapendo, Edipo vìola leggi sacre, diventando un 

essere contaminato e quindi pericoloso per tutta la società. In molte culture 

mediterranee è fortemente radicata la concezione della comunità come 

totalità, ragione per cui la colpa di un singolo ricade su tutta la collettività, 

agendo come una vera e propria contaminazione: di qui la necessità per il 

gruppo di allontanare il contaminato che porta con sé il miasma (l’impurità) 

e la necessità per il singolo di espiare la colpa o purificarsi, in vista di una 

nuova ammissione nel consesso civile. Proviamo a questo punto a 

ripercorrere la vicenda del personaggio dell’Edipo sofocleo.  

2. La vicenda di Edipo 

La tragedia dell’Edipo Re, rappresentata per la prima volta ad Atene 

tra il 429 a.C. e il 425 a. C., si apre con l’immagine della folla dei tebani che 

implora l’intervento del suo re (che già una volta aveva liberato Tebe dalla 

sciagura terribile della Sfinge attraverso la risoluzione dell’enigma) per porre 

fine alla terribile pestilenza che imperversa nella città. Dal cognato Creonte 

(fratello della moglie Giocasta) Edipo viene a sapere che per porre fine alla 

pestilenza occorre trovare e punire l’assassino di Laio, precedente re tebano: 

così ha vaticinato l’oracolo di Delfi. Fin da subito, Edipo si pone come colui 

che con solerzia e zelo salverà la città, maledicendo l’assassino e promettendo 

vendetta. Così, ha avvio quell’inchiesta tragica che in maniera inaspettata 

porterà il protagonista a terribili scoperte sulle sue origini e sulla sua vita. In 

un certo senso, come molti studiosi hanno evidenziato, l’Edipo Re costituisce 

il primo giallo della letteratura occidentale, con un’unica sostanziale 

differenza: la figura dell’investigatore e quella del colpevole coincidono. Fin 

dall’inizio della ricerca, in maniera mirabile, il meccanismo dell’ironia tragica 

è all’opera. Infatti, il pubblico greco possiede una profonda conoscenza del 

mito e sa bene che la persona contro cui Edipo, fin dai primi versi della 

tragedia, scaglia le più terribili maledizioni altri non è che Edipo stesso. È 

proprio lo scarto tra le informazioni possedute dal pubblico e quelle dei 

personaggi sulla scena che attiva il meccanismo dell’ironia tragica, che 

mostra in tutta la sua terribile potenza la fragilità del personaggio di Edipo il 



SReF 2/1-2 (2025): 113-125 

117 

 

quale, pur non sapendo nulla, crede di sapere tutto. Il re di Tebe, per salvare 

la città, ricorre subito all’indovino Tiresia, ma ciò che doveva essere un aiuto 

risuona fin subito come una condanna. L’indovino accusa Edipo di essere lui 

stesso la causa della sciagura della città. Il re infuria, caccia l’indovino, lo 

accusa di complotto in favore di Creonte: va in scena uno dei più grandi 

conflitti tragici tra l’intelligenza laica, quella portata avanti dal razionalismo 

di Edipo, e l’arte mantica e sacra dell’indovino. Edipo allora ricorre all’aiuto 

della moglie Giocasta che, per provare la non attendibilità degli oracoli e degli 

indovini, racconta quanto accaduto a lei e al defunto marito Laio: 

quest’ultimo era stato ucciso da un gruppo di briganti a un incrocio, 

nonostante un oracolo ne avesse predetto l’uccisione da parte del figlio. Le 

parole di Giocasta, anziché rassicurare Edipo, lo turbano profondamente. 

Prima di diventare re di Tebe, infatti, partito da Corinto alla volta di Delfi, 

dove si era recato per avere notizie sulle sue origini, mentre da Delfi si recava 

a Tebe per sfuggire dai suoi genitori (Polibo e Merope, re e regina di Corinto), 

dopo che l’oracolo gli aveva predetto che un giorno avrebbe ucciso il padre e 

si sarebbe unito alla madre, si era macchiato dell’omicidio di un uomo, in una 

dinamica molto simile a quella raccontata da Giocasta in merito alla morte 

di Laio. Edipo inizia a sospettare di essere lui l’assassino di Laio e, per fugare 

ogni dubbio, chiede che venga chiamato l’unico testimone della vicenda: 

l’unico servo sopravvissuto all’omicidio di Laio che a suo tempo aveva 

raccontato la vicenda a Giocasta. Nel frattempo, arriva un messaggero ad 

annunciare la morte di Polibo, facendo gioire Edipo, convinto ormai della 

fallibilità degli oracoli, visto che il padre non era morto per mano sua. Ma è 

a questo punto che la tragedia si abbatte inesorabilmente sui personaggi in 

scena: il messaggero rivela che Edipo è figlio adottivo di Polibo e Merope e 

che era stato consegnato in fasce alla regina Merope proprio da quel servo 

che era stato mandato a chiamare e che lo aveva trovato esposto sul monte 

Citerone. A questo punto Giocasta intuisce la tragica verità e si rinchiude 

nella reggia: il bimbo ritrovato sul Citerone di cui parla il messaggero altri 

non era che quel figlio che lei stessa e Laio avevano abbandonato in fasce in 

seguito alla profezia dell’oracolo e che, per un beffardo disegno degli dei, era 

sopravvissuto e, dopo la morte di Laio, la aveva sposata nella 

inconsapevolezza di entrambi. Mentre Giocasta sprofonda nell’angoscia, 

Edipo continua la sua inchiesta: arriva il servo tebano e ineluttabilmente la 



SReF 2/1-2 (2025): 113-125 

118 

 

verità viene allo scoperto. Con ritmo implacabile la verità si ricompone ed 

emerge inesorabile: da una serie di coincidenze e racconti incrociati, la 

parabola discendente di Edipo si compie. Edipo scopre di essere quel figlio 

di cui Laio e Giocasta avevano cercato di sbarazzarsi per via di quanto 

vaticinato dall’oracolo; scopre di essere inutilmente fuggito, per evitare il 

compiersi  della profezia delfica che lo voleva assassino del padre e marito 

della madre, da dei genitori adottivi; scopre di aver ucciso 

inconsapevolmente il padre in un trivio tra Delfi e Tebe; scopre di aver 

sposato inconsapevolmente la madre con cui ha generato quattro figli: due 

femmine Antigone ed Ismene e due maschi Eteocle e Polinice. L’uomo più 

astuto e intelligente, che tutto credeva sapere, l’unico che era stato in grado 

di risolvere l’enigma della Sfinge, giunge alla tragica consapevolezza di aver 

vissuto tutta la sua vita in una profonda ignoranza. Solo a questo punto 

tuttavia approda alla vera conoscenza, una conoscenza che produce un 

rovesciamento totale della sua immagine: se all’inizio della tragedia Edipo è 

un re acclamato che ha acquistato e meritato il potere salvando la città, nel 

finale del dramma si rivela come un re il cui potere si basa sul parricidio, sul 

regicidio e sull’incesto. Quel che accade dopo, come sempre nel teatro greco 

che rifugge dalla messa in scena degli eventi più turpi ed empi, scegliendo di 

affidarli alla narrazione, viene raccontato da un nunzio: Giocasta si dà la 

morte impiccandosi; Edipo, trovatala morta, le scioglie la corda dal collo, la 

stende a terra, strappa le fibbie d’oro che adornavano il suo vestito e con 

queste si trafigge gli occhi. Solo ora che non ha più il dono della vista Edipo 

vede e conosce veramente: solo ora che è cieco, come era cieco l’indovino 

Tiresia, finalmente ha il dono della conoscenza. Nella cultura greca la vista è 

associata al concetto di conoscenza, benché paradossalmente si affidi il 

privilegio del vero sapere alla cecità: la vista non è da intendersi stricto sensu 

come facoltà sensibile, bensì come quella forma di conoscenza superiore di 

cui sono detentori, ad esempio, cantori e indovini, e nel finale tragico 

dell’Edipo Re anche l’eroe sofocleo. Nel finale dell’Edipo Re, il protagonista 

giganteggia in tutta la sua sventura: il fato ha abbattuto quello che sembrava 

il più felice degli uomini. Come conclude il corifeo, seguendo la logica 

sapienziale greca, non si può «dire felice uomo mortale, prima che abbia 

varcato il termine della vita senza aver patito dolore»6. 

 
6 Edipo Re, vv. 1529-1530, trad.it. di Franco Ferrari. 



SReF 2/1-2 (2025): 113-125 

119 

 

È proprio da questa immagine che ha avvio l’Edipo a Colono, l’ultimo 

capolavoro tragico di Sofocle composto tra il 406 a.C. e il 401 a.C., la più 

lunga tragedia greca pervenutaci. L’Edipo che compare sulla scena è 

lontanissimo dai fasti dell’Edipo Re: è un uomo all’apice della sventura. 

Cacciato da Tebe per evitare la contaminazione della città, il risolutore di 

enigmi è ormai un reietto, un mendicante vestito di stracci accompagnato 

unicamente dalla figlia Antigone. Mentre percorre le strade della Grecia, 

vivendo di elemosina, dopo lunghe peregrinazioni, arriva quasi 

prodigiosamente a Colono, piccolo borgo ai margini di Atene e sacro a 

Poseidone. Nel frattempo, Tebe è in preda alla guerra civile, una guerra 

fratricida tra Eteocle e Polinice per il potere. La stirpe di Edipo appare non 

solo in tutta la sua sventura ma anche in tutta la sua atrocità: una stirpe 

contaminata, frutto dell’incesto, che dà vita a una catena di morte. Come si 

preannunzia nell’Edipo a Colono, Eteocle e Polinice moriranno uno per 

mano dell’altro in una spietata guerra tra più che consanguinei; come il 

pubblico greco sa bene e come era stato messo in scena anni prima 

nell’Antigone sofoclea, Antigone, alla fine della guerra, sfiderà le leggi e verrà 

condannata a morte per aver dato degna sepoltura al fratello Polinice, da tutti 

considerato il traditore di Tebe, condannando così alla solitudine e al dolore 

la sorella Ismene. La stirpe di Edipo si configura come una stirpe maledetta, 

una stirpe in cui, in linea con la morale greca, le colpe dei padri ricadono 

inesorabilmente sui figli. Secondo il mito, infatti, in una logica in cui la 

maledizione è una sorta di male ereditario che passa di generazione in 

generazione, la contaminazione di Edipo risalirebbe almeno al padre Laio 

che, secondo alcune versioni del mito, rapì e stuprò il giovane Crisippo, figlio 

del re Pelope presso il quale Laio aveva ottenuto ospitalità, dopo che il padre 

Labdaco era stato spodestato. Giunto a Colono come supplice, Edipo 

intreccia un dialogo con il coro, costituito dagli abitanti di Colono, chiedendo 

ospitalità. Sebbene inizialmente il coro garantisca l’accoglienza, cosa sacra e 

inviolabile nella mentalità greca, quando Edipo, di fronte alle domande 

incalzanti del coro, non potendo tacere a lungo sulle sue origini, svela la 

verità sulla sua vicenda, il coro respinge bruscamente il supplice, facendosi 

portavoce del pensiero tradizionale secondo cui l’omicida è impuro e causa 

quindi di rovina per sé stesso e per tutta la comunità che sceglie di 

accoglierlo. Nonostante egli si presenti al coro come un uomo che si è 



SReF 2/1-2 (2025): 113-125 

120 

 

macchiato di delitti in maniera involontaria e inconsapevole, come ribadisce 

anche Antigone, il coro lo rigetta in quanto ha comunque violato norme 

fondamentali della vita sociale. Edipo sottolinea l’involontarietà delle sue 

azioni, come farà anche con Creonte nei versi che seguiranno. Il tema 

dell’involontarietà è particolarmente insistente in tutto il dramma, cosa che 

va contestualizzata all’interno della revisione del diritto attico, che aveva 

provato proprio in quegli anni a operare una distinzione tra omicidio 

volontario e involontario. Per quanto, tuttavia, egli tenti di proclamarsi puro 

davanti alla legge (v. 548), Edipo resta contaminato davanti agli dei, aporia 

tra due sistemi di valori, quello giuridico e quello religioso, ben presente nella 

cultura greca del V sec. a. C. Soltanto l’arrivo di Teseo, re di Atene, sblocca la 

situazione e predispone l’accoglienza di Edipo, superando la morale 

tradizionale. Teseo sente una forte affinità con Edipo: Teseo, che sa bene cosa 

significhi crescere lontano dalla propria terra e riconquistarla dopo averla 

liberata da tremendi pericoli, non potrebbe mai negare l’ospitalità a un uomo 

come Edipo. Teseo, il nobile re Ateniese, offre la sua ospitalità; Edipo offre 

un dono in cambio, come previsto dal codice tradizionale dell’ospitalità, e 

ricambia con la potenza protettrice che, una volta morto, emanerà la sua 

sepoltura dando protezione alla terra che ne accoglierà i resti. Questo era 

infatti stato annunciato poco prima da Ismene: la fanciulla aveva raggiunto 

il padre e la sorella per metterli a conoscenza del fatto che, per via di un 

oracolo che aveva predetto che Tebe sarebbe stata protetta da ogni nemico se 

avesse ospitato in eterno la tomba di Edipo, i tebani ora lo reclamavano. Si 

prepara in questo modo l’ultimo rovesciamento della parabola di Edipo: da 

uomo maledetto si trasformerà in strumento di benedizione per la terra che 

lo accoglie. Ora, dopo che Edipo è stato accolto a Colono, e quindi 

reintegrato, arriva Creonte che cerca di riportarlo a Tebe anche con l’uso 

della forza. Assistiamo qui forse al più violento degli scontri sulla scena del 

teatro greco: dopo un acceso confronto tra Edipo e Creonte (che come 

nell’Antigone sofoclea, si mostra e agisce come il peggiore dei tiranni), in cui 

Edipo ribadisce l’involontarietà delle sue azioni e rifiuta di tornare in una 

terra che lo ha allontanato, Creonte fugge portando con sé con la forza 

Antigone ed Ismene. Viene allora chiamato in aiuto Teseo che di nuovo offre 

il suo sostegno a Edipo mettendo in salvo le fanciulle. Il comportamento 

autoritario di Creonte contrasta nettamente con quello di Teseo, che 



SReF 2/1-2 (2025): 113-125 

121 

 

interviene prontamente, libera le fanciulle e riafferma il primato della 

giustizia e del rispetto degli dèi. In questo modo, Atene si profila come la città 

dell’accoglienza e della legge, Tebe la città dell’arroganza e della forza. 

Successivamente giunge Polinice, esule come il padre, che implora Edipo di 

sostenerlo nella guerra contro Eteocle che considera un usurpatore del trono. 

Il confronto tra padre e figlio è uno dei momenti più intensi della tragedia: 

Edipo rievoca l’abbandono subito dai figli e la loro ingratitudine, e rifiuta 

ogni forma di riconciliazione. Con parole solenni, maledice entrambi, 

profetizzando che moriranno l’uno per mano dell’altro. La maledizione 

sancisce la definitiva rottura di Edipo con la sua stirpe e con Tebe. Nel 

dramma, sia nello scontro con Creonte che in quello con Polinice, Edipo 

mostra tutta la sua ira: egli è dominato dall’impulso e dall’ira violenta, da cui 

la parola orgé, che torna più volte nel corso della tragedia, identifica la 

natura. Si tratta di una natura iraconda e vendicativa, mai piegata nemmeno 

dalla profonda sofferenza. Edipo rivendica con forza la possibilità di scegliere 

da uomo libero il luogo della sua morte, disponendo del suo corpo, cosa di 

cui Atene si fa garante; Creonte prima e Polinice poi cercano di ottenere il 

possesso del suo corpo in quanto mezzo di protezione a vantaggio della città 

di Tebe e del loro potere personale. D’un tratto, Edipo sente che la morte si 

avvicina e avverte un segno divino. Sa che Colono è il luogo della sua morte, 

avendoglielo predetto Apollo. Quando sente tra i boschi di Colono risuonare 

tuoni e vede lampi e fulmini, Edipo comprende che gli dei lo chiamano. Gli 

ultimi momenti della vita di Edipo sono affidati al racconto di un 

messaggero, che, come spesso accade nel teatro greco, narra quello che non 

è possibile rappresentare sulla scena. L’eroe grida alle figlie di portare acqua 

e di lavarlo come se fosse morto, pur essendo ancora vivo. Le consola allora 

e si congeda dolcemente da quelle figlie che non lo hanno abbandonato. 

Resta solo con Teseo e, guidato dal re ateniese, Edipo si allontana verso il 

bosco sacro e scompare misteriosamente.  Quando Antigone e Ismene si 

voltano, Edipo è svanito. Vedono solo Teseo coprirsi gli occhi con le mani, 

come se avesse assistito a qualcosa di spaventoso, prodigioso e insostenibile 

per la vista. Nessuno seppe mai cosa accadde, Teseo mai lo raccontò. Così 

come non rivelò mai il luogo esatto della sepoltura. Con un evento 

prodigioso, Edipo lascia il mondo degli uomini ed entra a far parte del 

consesso degli dei; la sua tomba diviene un luogo sacro, imperitura fonte di 



SReF 2/1-2 (2025): 113-125 

122 

 

protezione per la città di Atene, a cui nessuno poteva e doveva accedere. La 

tragedia si conclude con il dolore di Antigone e Ismene, consapevoli tuttavia 

che il padre ha finalmente trovato la pace. L’Edipo a Colono mostra così il 

compimento della vicenda di Edipo, in un movimento ascendente che è 

esattamente opposto a quello discendente dell’Edipo Re: nell’Edipo a Colono 

il re abbattuto, nell’ultimo rovesciamento che caratterizza la sua esistenza, 

viene prima purificato e reintegrato ad Atene, la polis per eccellenza, per poi 

entrare addirittura con la morte nel consesso degli dei. 

3.  Il viaggio di Edipo 

Il viaggio di Edipo, nella trattazione sofoclea del mito, è un itinerario 

dall’inconsapevolezza alla conoscenza, dalla colpa alla purificazione. L’eroe 

attraversa luoghi a cui non appartiene mai pienamente, trovando solo nella 

morte un vero senso di appartenenza7. La condizione umana che Edipo 

incarna è quella dell’uomo in cammino alla ricerca di sé stesso e della propria 

accettazione, erroneamente convinto di poter avere il controllo sulla sua vita 

e di poter influenzare il proprio destino. In tutte le tappe del suo viaggio, con 

l’eccezione di quella a Colono, Edipo non è mai chi che crede di essere e, in 

un mondo dominato dalla fallibilità della conoscenza umana, si muove alla 

ricerca della sua identità solo a volte consapevolmente, e trovandola 

paradossalmente proprio quando nella sua superbia non ne è alla ricerca. A 

Corinto, dove si illude di essere il figlio del re, si interroga incessantemente 

sulle sue origini; a Delfi, dall’oracolo, riceve un responso che riguarda il 

futuro, non il passato; a Tebe, sua città natale, dove torna, pur credendo di 

giungerci per la prima volta, sposa involontariamente la madre e, nel 

tentativo di trovare l’assassino di Laio, dà inconsapevolmente la caccia a sé 

stesso. A Tebe il cerchio si chiude: Edipo conosce finalmente la verità sulla 

propria vita, una vita su cui non ha mai avuto controllo, compiendo, pur 

senza volerlo, la profezia da cui cercava disperatamente di fuggire. Macchiato 

 
7 Come spiega Guidorizzi «il paradosso è che Edipo diventa ateniese nel 

momento stesso in cui smette di essere un possibile cittadino, ossia passa dalla 

condizione di essere umano a quella di morto divinizzato, di eroe», Guidorizzi- 

Avezzù-Cerri (2008): xxvii. 

 



SReF 2/1-2 (2025): 113-125 

123 

 

delle peggiori empietà, parte nuovamente e, senza sapere come, giunge 

prodigiosamente a Colono. Qui, nell’ultima tappa del viaggio, tutto ora 

cambia: Edipo conosce sé stesso e per la prima volta si trova nella condizione 

di poter intraprendere un processo di purificazione e accettazione. Il suo 

peregrinare, insieme alla sua vita, è giunto al termine.  

 

Bibliografia 

 

Adkinds, W. H.  

(1960) Merit and Responsability, Oxford.  

 

Bettini M. – G. Guidorizzi  

           (2004)     Il mito di Edipo, Torino.    

 

Brelich, A. 

(1958)  Gli eroi greci, Roma. 

 

Cantarella, E. 

(2019) Ippopotami e Sirene, I viaggi di Omero e Erodoto, Novara. 

 

Cairns, D.L. 

(1993) Aidos. The psychology and Ethics of Honour and Shame in Ancient 

Greek Literature, Oxford.  

Colantoni, F.  

(2018) Marchio autoriale e canone: due facce della stessa medaglia, in 

SemRom, VII, Edizioni Quasar, Roma: 293-300.  

Easterling, P.  

 (2006) The death of Oedipus and what happened next, in D. Cairns – V. 

Liapsis, Dionysalexandros. Essays on Aeschylus and his fellow 

tragedians in honour of Alexander F. Garvie, Swansea: 135-50.  

Faranda, L.  

 (2009) Viaggi di ritorno, Itinerari antropologici nella Grecia antica, 

Roma. 

Ferrari, F.  

 (2008) Sofocle. Antigone, Edipo Re, Edipo a Colono, introduzione, 

traduzione, premessa al testo e note di Franco Ferrari, Milano.   

 



SReF 2/1-2 (2025): 113-125 

124 

 

 

Guidorizzi, G. - Avezzù, G. - Cerri, G.  

 (2008) Sofocle. Edipo a Colono, Padova.  

 

Ieranò G.   

 (2013) Eroi, le grandi saghe della mitologia greca, Venezia.  

 

Lulli, L. - Sbardella L. et al.  

 (2020) Le tragedie frammentarie di Eschilo e il Ciclo epico. Analisi e 

riflessioni di un gruppo di lavoro in SemRom, La città, la parola, la 

scena: nuove ricerche su Eschilo, Atti del seminario di Letteratura 

greca “L.E. Rossi” a.a. 2015-2016 a cura di Manuela Giordano - 

Michele Napolitano.  

 

Markantonatos, A.   

 (2007) Oedipus at Colonus: Sophocles, Athens and the World, Berlino. 

 

Privitera, G. A.  

 (2005) Il ritorno del guerriero, Lettura dell’Odissea, Torino.  

 

Parker, R.  

 (1983) Miasma. Pollution and Purification in early Greek Religion, 

Oxford. 

Rodighiero, A.  

 (1998) Sofocle. Edipo a Colono, Venezia.  

 

Subrani, E.  

 (2018) Oltre la polis: la marginalità geografica come causa di 

sommersione, in SemRom, VII, Edizioni Quasar, Roma: 301-310.  

 

Vernant, J. P. 

 (1981) Il puro e l’impuro, in J. P. Vernant, Mito e società nell’antica Grecia, 

Torino: 115-134. 

 

Vernant, J. P. - Vidal-Naquet, P.  

 (1976) Mito e tragedia nell’antica Grecia, Torino.  

 

 

 



SReF 2/1-2 (2025): 113-125 

125 

 

J. P. Vernant,  

 (1976) Oedipe sans complexe, in Vernant- Vidal-Naquet, Mito e tragedia 

nell’antica Grecia: 3-20. 

 

Vidal-Naquet, P.  

 (1991) Edipo tra due città. Saggio sull’Edipo a Colono, in Vernant, S.P. - 

Vidal-Naquet, P.  Mito e tragedia due, Torino: 161-196.  

 

Wallace, N.O.  

 (1979) Oedipus at Colonus. The Hero in his Collective Context, QUCC, III: 

39-52.  

Whitman, C.H.  

 (1951) Sophocles. A study of Heroic Humanism, Cambridge Mass.  

 

 

 

 


