
SReF 2/1-2 (2025): 79-92 

 

79 

 

Il pellegrinaggio come percorso 

educativo 

LUCA PASQUALE  

Uno dei pellegrinaggi che rimarranno nella memoria di milioni di 

persone in tutto il mondo è quello compiuto nelle vie della città di Roma da 

papa Francesco il 15 marzo 2020. La distanza da coprire era molto breve: il 

primo tratto in automobile dalla Città del Vaticano poi, a piedi, per 350 metri 

da piazza Venezia alla chiesa di San Marcello al Corso. La chiesa è un 

santuario che custodisce un Crocifisso miracoloso che, cinque secoli prima, 

nel 1522, per volere di Papa Adriano VI, venne portato in processione per le 

vie di Roma invocando la fine della grande epidemia di peste che aveva 

colpito l’Urbe. Il Papa pellegrino a Roma, con il passo claudicante che lo 

caratterizzava, portava ai piedi del Crocifisso una richiesta importante: la 

fine della pandemia del Covid-19. Quanto è avvenuto in seguito è storia: un 

anno dopo si stavano somministrando i vaccini, si contavano 16 milioni di 

morti nel mondo1, si iniziava a registrare un cambiamento a livello politico, 

economico e sociale. “Andrà tutto bene”, “Ne usciremo migliori”, “Nulla sarà 

più come prima” erano le espressioni più diffuse. Il Pontefice, guida dei 

credenti, era uscito dalla sua casa per andare ad affidare tutto a Dio. 

 
 lp.pedagogia.generale@gmail.com  Docente Incaricato di Pedagogia Generale e 

Speciale presso l’Istituto Superiore di Scienze Religiose “Ecclesia Mater”, Roma. 

 
1 Fonte: Organizzazione Mondiale della Sanità, riportato in 

https://www.who.int/data/stories/the-true-death-toll-of-covid-19-estimating-global-excess-
mortality#:~:text=The%20latest%20data%20on%20Global, 
10%25%20in%20the%20African%20region.  



SReF 2/1-2 (2025): 79-92 

 

80 

 

Il Papa poteva pregare per la stessa causa sulla tomba dell’apostolo 

Pietro nella necropoli vaticana oppure nella cappella della sua residenza, 

Casa Santa Marta. Ma sceglie di muoversi, di uscire in una Roma deserta 

dove tutti erano a chiusi in casa, i pochi che uscivano per necessità si 

tenevano a distanza per paura di essere contagiati, era necessario avere con 

sé un’autocertificazione, come avveniva in tempi molto lontani. Per la sua 

preghiera, il pontefice argentino ha scelto di compiere un pellegrinaggio. 

Il pellegrinaggio è una preghiera in un luogo diverso dalla propria 

abitazione o chiesa abituale, sottintende il movimento, l’uscita di casa, una 

meta da raggiungere e, infine, il rientro.  

1. “Venite e vedrete” 

Il pellegrinaggio, quindi, non è qualcosa di mentale, di intellettuale o 

da vivere solo col pensiero. Essere pellegrini presuppone pratica, uscita, 

percorso, visione. Nel Vangelo ci viene offerta la conferma di tutto il valore 

del pellegrinaggio. 

Gesù è stato, sin dalla nascita, oggetto di pellegrinaggio: i Magi si erano 

mossi con molto anticipo, partiti da Oriente, percorrendo una lunga strada 

attraverso terre a loro sconosciute. I pastori sono stati svegliati e chiamati 

dall’angelo perché uscissero dai loro rifugi per andare a rendere onore al 

Bambino2. L’evangelista Luca evidenzia la premura dei pastori che si 

muovono subito, per raggiungere la grotta dove vedere il bambino e il loro 

rientro, che avviene lodando e benedicendo Dio. 

Quando gli apostoli hanno chiesto di avvicinarsi alla persona di Gesù 

hanno ricevuto un invito a muoversi per andare a vedere. Gesù non ha 

raccontato nulla di sé, ha invitato a percorrere un tratto di strada e ad andare 

presso di lui, per vedere con i propri occhi, sentire sulla propria pelle e 

conoscere la sua persona. Nel vangelo di Giovanni leggiamo questa domanda 

di Gesù seguita dal dialogo e dall’invito ad andare: «Che cosa cercate?». Gli 

risposero: «Rabbì – che, tradotto, significa maestro – dove dimori?». Disse 

loro: «Venite e vedrete». Andarono dunque e videro dove egli dimorava e 

quel giorno rimasero con lui; erano circa le quattro del pomeriggio. Uno dei 

due che avevano udito le parole di Giovanni e lo avevano seguito, era Andrea, 

 
2 L’episodio è raccontato dall’evangelista Luca 2,8-20. 



SReF 2/1-2 (2025): 79-92 

 

81 

 

fratello di Simon Pietro. Egli incontrò per primo suo fratello Simone e gli 

disse: «Abbiamo trovato il Messia» (Gv 1, 36-41). Gesù è la meta del 

pellegrinaggio esistenziale degli apostoli, ma è anche il loro compagno di 

strada. Così come per ogni pellegrino di ogni tempo. Un Compagno che 

sembrava perduto dopo la crocifissione, ma che si manifesta e conferma la 

sua permanenza nel mondo parlando ai discepoli di Emmaus. La vita dei 

credenti è un cammino apparentemente in solitudine, ma in realtà, 

costantemente accompagnato dal Maestro, da colui che fa ardere il cuore (cfr. 

Lc 24, 13-53).  

2. Il giovane pellegrino Gesù 

Gesù stesso è stato pellegrino, al seguito dei suoi genitori, recandosi 

dalla casa paterna di Nazareth fino al Tempio di Gerusalemme, da lui 

indicato in quella occasione come “dimora di suo Padre”. Per raggiungere il 

Tempio di Salomone, Gesù ha dovuto affrontare una strada di 140 chilometri, 

da percorrere in comitiva per alcuni giorni. Così precisa l’evangelista Luca: 

«I suoi genitori si recavano ogni anno a Gerusalemme per la festa di Pasqua. 

Quando egli ebbe dodici anni, vi salirono secondo la consuetudine della 

festa» (Lc 2, 41-42). 

Ma quel pellegrinaggio, compiuto a dodici anni di età, fu ben diverso 

dagli altri, segnò anche un cambiamento importante: il bambino era 

cresciuto e «al ritorno da un pellegrinaggio a Gerusalemme, anziché 

raggrupparsi coi suoi genitori Maria e Giuseppe nella folta fila di coloro che 

riprendevano il cammino del rientro nei propri villaggi, era rimasto nella 

città santa e s’era incuneato in un’assemblea dei dottori della Legge ebraica» 

(Ravasi 2023).  Gesù era dodicenne, un’età che allora segnava il passaggio 

alla maggiore età. In pratica il Bar mitzvah «figlio del precetto» tipico 

dell’ebraismo attuale. Ogni lettore del vangelo di Luca rimane colpito o 

addirittura turbato dalla nota frase pronunciata da Gesù in quella 

circostanza, ma secondo Ravasi,  

la versione dell’originale greco può essere anche: “Non sapevate che io 

devo stare nella dimora del Padre mio?”. Una risposta sorprendente e 

incomprensibile per Maria e Giuseppe, una netta affermazione della sua 

missione non riducibile alla modesta quotidianità di quella famiglia 

terrena. Egli rivendicava una dignità che travalicava il suo essere un 



SReF 2/1-2 (2025): 79-92 

 

82 

 

“figlio”, affermando invece di essere il “Figlio” di un Padre trascendente 

(ibidem). 

Tutto ciò avviene nel corso di un pellegrinaggio, si è trattato in questo caso, 

di un lungo e impegnativo cammino, attraversato da una situazione 

imprevista e angosciante che segna così un grande cambiamento nella 

famiglia di Nazareth: il bambino, che fino a poco prima seguiva in ogni passo 

i suoi genitori, ora sta crescendo; come tutti diventa improvvisamente un 

ragazzo, prendendo da solo un’autonomia nuova. Il ritorno a casa non è più 

come prima. Qualcosa è cambiato per sempre. Il vangelo, raccontando questo 

episodio, ci descrive un pellegrinaggio che segna un cambiamento di vita. Un 

cambiamento che segue la verità delle cose: Gesù ha una missione, è il 

Messia. 

3. Il turismo religioso 

C’è la stessa possibilità di cambiamento in ogni pellegrinaggio che 

avviene ancora oggi? Ogni pellegrinaggio nasce da una motivazione religiosa 

forte e condizionante? Esaminiamo una modalità che possiamo definire 

“variante leggera del pellegrinaggio” ovvero il turismo religioso. Questo 

implica una meta principale a carattere spirituale che ha tuttavia un 

corollario turistico con esperienze collaterali, interessanti e piacevoli per i 

partecipanti, nella natura, nell’arte, nell’immersione nella cultura del luogo 

anche attraverso l’esperienza enogastronomica. 

In Italia, nel 2023, il turismo religioso ha generato 6 milioni di 

visitatori e 25 milioni di presenze. Nello stesso anno veniva annunciata la 

previsione di 35 milioni di passaggi a Roma per il Giubileo del 2025. Una 

previsione verosimile in quanto i dati del Governo italiano, pubblicati nel 

mese di settembre 2025, registrano ben 24 milioni di pellegrini. 3 Il valore 

economico del solo Giubileo è notevole, soprattutto per la città di Roma, che 

si stima a fine evento giubilare avrà un impatto potenziale di oltre 17 miliardi 

 
3 Dati pubblicati sul sito del Governo italiano – Commissario di Governo per il Giubileo 

della Chiesa Cattolica: 
 https://commissari.gov.it/giubileo2025/comunicazione/attualita/finora-24-milioni-di-
pellegrini-per-il-giubileo-a-roma-i-numeri-forniti-dal-dicastero-per-
levangelizzazione/#:~:text=Finora%2024%20milioni%20di%20pellegrini,dal%20Dicastero
%20per%20l'Evangelizzazione  



SReF 2/1-2 (2025): 79-92 

 

83 

 

di euro. Le statistiche mostrano che, al di là del Giubileo, il turismo religioso 

è in costante crescita e contribuisce in modo significativo anche all'economia 

di intere zone italiane (cfr. Ravasi 2023). Già si parla di un probabile nuovo 

Giubileo che verrà proclamato a breve, nel 2033, per celebrare solennemente 

i duemila anni della Redenzione. 

Leggendo questa realtà come pedagogisti, nasce questa domanda: 

possiamo considerare il turismo religioso come una sorta di edutainment4? 

Il paragone è un po’ azzardato, ma potrebbe funzionare, in fondo il turismo 

religioso è un’esperienza turistico-vacanziera con una “pennellata” 

spirituale. Facilmente lo associamo ai torpedoni che scaricano folle di fedeli 

chiassosi nei grandi santuari, i gruppi partecipano ai riti religiosi, osservano 

opere d’arte, conoscono l’episodio che ha fatto nascere il santuario, poi 

proseguono per un allegro pranzo collettivo dopo aver fatto visita al negozio 

di ricordini. Spesso il percorso di visita dei santuari per le masse prevede 

addirittura il passaggio obbligato presso la rivendita di souvenir che è, nelle 

situazioni migliori, anche bookshop, con testi religiosi di qualità e spessore. 

Le guide ben preparate sanno accogliere i pellegrini/turisti facendosi 

ascoltare, attingendo alla storia, all’arte, alla spiritualità e all’aneddotica per 

non far perdere l’attenzione dei presenti. Considerare tutto questo come 

qualcosa di poco importante rispetto alla fede convinta e adulta, significa 

guardare dall’alto in basso un’abitudine sociale, un desiderio di evasione e 

condivisione in gruppo di una giornata diversa dalle altre in cui comunque 

l’esperienza religiosa è ciò da cui tutto è partito. È quindi la capacità degli 

organizzatori e accompagnatori che può fare la differenza. Un’organizzazione 

solo tecnica non porta quasi nulla, un’organizzazione con finalità educative 

crea la differenza. Ecco allora che i partecipanti (pellegrini, turisti o visitatori, 

credenti praticanti e non, non credenti ma aggregati o credenti scettici…) 

possono essere illuminati delle parole degli accompagnatori o dalla 

meraviglia offerta dall’arte – architettura, pittura, scultura – e, perché no, 

dalla musica che non dovrebbe mancare nei luoghi di culto, in particolare nei 

santuari. Tutto ciò offre un’esperienza educativa e di annuncio della Morte e 

Resurrezione del Signore Gesù in un contesto diverso dall’ordinario, in una 

 
4 Edutainment è un termine che combina education (educazione) e entertainment 

(intrattenimento), e indica una forma di apprendimento che unisce contenuti educativi con 
metodi di intrattenimento. 



SReF 2/1-2 (2025): 79-92 

 

84 

 

situazione di positività, di vacanza dalle preoccupazioni della propria casa e 

delle giornate consuete. Le pietre parlano, la mente e i cuori recepiscono di 

più nelle situazioni positive. È il principio formativo per eccellenza, creare un 

ambiente educativo positivo, anche divertente, per poter formare e 

trasmettere conoscenze. Ecco allora perché non è così azzardato parlare di 

edutainment e turismo religioso, un accostamento da considerare. 

4. Il pellegrino più autentico 

Il vero pellegrino in realtà non pensa al mangiare o alle comodità, 

tantomeno a cosa acquistare per ricordo: ha solo una meta e ha due percorsi: 

l’andata e il ritorno. 

La distanza, il tempo e la difficoltà nel raggiungere la meta sono la base 

di preparazione immediata, prossima. Pellegrinaggio è tutto ciò che inizia dal 

primo pensiero di compierlo (il desiderio può nascere anche anni prima…) 

fino al rientro a casa. È un’esperienza di educazione e autoeducazione. Sono 

invitato ad andare oppure sono io che vado. Mi affido a chi mi fa 

comprendere o gustare il soprannaturale oppure sono io stesso a cercare ciò 

che può aiutarmi a viverlo. 

Un viaggio – ha scritto Enzo Bianchi – non inizia mai con la partenza, 

bensì molto prima, con il pensarlo e prepararlo; … con il chiedersi 

perché intraprendere tale viaggio. Sarà questa motivazione a 

determinare la meta. Quando l’uomo non sa dove navigare, nessun 

vento gli è favorevole – diceva Seneca – e non può partire (Bianchi 

2018:12). 

La quotidianità si allontana, si vive in un mondo e in un modo nuovo, che 

destruttura una prassi per costruirne una nuova. E poi c’è il ritorno, che non 

è esattamente «un ritorno al passato. Non bisogna pensare a una dinamica 

regressiva di rifiuto della vita e della storia. Tornare non significa tornare 

indietro, bensì risalire all’essenziale, a ciò che ci riguarda profondamente e ci 

invita a una condizione più vera» (Mancino 2021: 21-22). 

5. Il mezzo è sostanza 

I pellegrinaggi in aereo da anni annullano quella fatica di viaggiare e le 

difficoltà legate alla lunghezza del percorso (ad esempio l’aeroporto di 



SReF 2/1-2 (2025): 79-92 

 

85 

 

Tarbes-Lourdes-Pyrenees vede ogni anno il passaggio di 450.000 passeggeri 

provenienti da tutto il mondo e diretti alla grotta di Massabielle)5. Nel 

Manifesto del Futurismo si esaltava la bellezza della velocità e dei mezzi di 

trasporto: «Noi affermiamo che la magnificenza del mondo si è arricchita di 

una bellezza nuova: la bellezza della velocità. Un'automobile da corsa col suo 

cofano adorno di grossi tubi simili a serpenti dall'alito esplosivo... 

un’automobile ruggente, che sembra correre sulla mitraglia, è più bella della 

Vittoria di Samotracia» (Marinetti 1909). La velocità, secondo i futuristi, 

permette di conoscere ed esplorare realtà lontane e diverse. Permette 

qualcosa di superiore all’arte, «persino la più dinamica delle statue classiche 

non può competere con il nuovo dinamismo del futuro. … le auto, nella loro 

tecnologia e perfezione tecnica, sono la nuova arte» (Berra 2022). Avanti con 

le comodità anche per i pellegrinaggi allora? 

Sembra proprio di no, oggi assistiamo alla rinascita dei pellegrinaggi a 

piedi, anche quelli molto lunghi, assolutamente anacronistici in un’epoca in 

cui i mezzi di trasporto permettono tante soluzioni alternative all’andare a 

piedi. Roma e Santiago di Compostela6 sono la meta in cui terminano dei 

cammini ben strutturati, da pochi anni riscoperti, dove troviamo 

camminatori attratti dalla meta ma soprattutto dallo svolgimento del 

percorso, con le motivazioni più varie, anche contrastanti.  

I disagi del cammino, a cui ci si sottopone per propria scelta, rientrano 

in una ricerca di una dimensione opposta a quella a cui siamo collettivamente 

indirizzati: la società, infatti, ci invita a una vita che sia la più comoda 

possibile, in cui si possano controllare gli imprevisti, in cui addirittura si può 

evitare di andare nei luoghi per fare tutto da casa.  

E infatti: e-banking, e-commerce, smart working, food delivery, 

domotica… termini nuovi che prevedono l’azione umana combinata con le 

macchine ma da svolgersi senza raggiungere un luogo fisico specifico. 

“Comodamente da casa vostra” è lo slogan che ci invita ad accedere a nuovi 

 
5 https://www.franciaturismo.net/occitania/lourdes/aeroporto-lourdes/  
6 Quasi 500.000 pellegrini hanno ricevuto, nel 2024, la "Compostela", il certificato 

ufficiale che attesta il completamento del Cammino di Santiago. Una cifra record che non 
rappresenta il totale in quanto il santuario viene raggiunto anche con altri mezzi e non tutti 
chiedono il certificato. 
 https://www.pillarcatholic.com/p/camino-sets-another-new-record-for  



SReF 2/1-2 (2025): 79-92 

 

86 

 

servizi digitali, facendo intendere che muoversi di casa sia una cosa 

profondamente svantaggiosa da evitare il più possibile. 

Anche un luogo di culto, oggi, può essere visitato dalla propria casa, 

non solo attraverso la televisione che trasmette i riti religiosi in diretta da 

alcuni santuari (ad esempio la recita del Santo Rosario da Lourdes, la messa 

la domenica mattina su Raiuno, TV2000, Canale 5, Tele Padre Pio, Vatican 

media…) ma attraverso il proprio smartphone in ogni momento è possibile 

collegarsi alle tante webcam che permettono la visione in tempo reale dei 

luoghi di culto e poter pregare anche a migliaia di chilometri di distanza.7 

Perché muoversi allora? 

Il pellegrinaggio è un atto che segna tutte le religioni.  

La tradizione orientale in modo suggestivo descrive tre tipologie diverse 

di viaggiatori. C’è chi procede solo coi piedi e sono i mercanti, che 

transitano di luogo in luogo, preoccupati soltanto dei loro affari. C’è, 

poi, chi cammina con gli occhi, ed è il sapiente che vuole conoscere 

paesaggi e culture nuove (dovrebbe essere questo il vero turismo…). E, 

infine, c’è chi avanza col cuore, pur spostandosi coi piedi e con gli occhi 

aperti, ed è il pellegrino, colui che cerca il mistero profondo che si 

annida in ogni spazio, soprattutto nei “luoghi santi” (Ravasi 2025). 

Contrapposto a tutto ciò è il pellegrinaggio, la fatica, l’incertezza, l’imprevisto 

che può rivelarsi positivo oppure negativo. Tutto questo per qualcuno 

diventa motivo di dono/offerta o di espiazione di colpa. 

Dono a Dio i disagi del percorso (per avere in cambio qualcosa?) 

oppure cambio il disagio, sostenuto volontariamente, in cambio del perdono 

da una colpa commessa. 

 

Il pellegrinaggio a piedi è il più impegnativo, quando si svolge nella 

natura assume un significato ancora più ampio, “dalla Rivoluzione 

industriale in poi, con la conseguente distruzione della wilderness, questo 

sogno di ritorno al paradiso perduto ha assunto la sua veste moderna. 

Camminatore per eccellenza fu Thoreau che in questo breve e folgorante 

 
7 A titolo esemplificativo, la webcam che trasmette in diretta dalla spianata del 

santuario mariano di Fatima in Portogallo 
https://www.skylinewebcams.com/it/webcam/portugal/centro/fatima/sanctuary-of-our-
lady-of-fatima.html  



SReF 2/1-2 (2025): 79-92 

 

87 

 

saggio individua profeticamente nella natura selvaggia la vera patria 

dell'uomo e nel vagabondare per boschi la salvezza spirituale.  

Far sperimentare la precarietà, la selezione di ciò che è essenziale e cosa 

è superfluo è un passaggio pedagogico importante. Per diversi pedagogisti 

l’esperienza educativa aveva come mezzo la precarietà, la vita all’aria aperta 

con ogni tempo atmosferico, lo spirito di avventura8.  

6. Arte e pellegrinaggio 

L'arte e il pellegrinaggio sono due mondi che convergono tra loro, non 

solo perché vi sono opere che descrivono i pellegrini - rappresentati in 

processione orante oppure sporchi e dismessi come sceglie di fare 

Caravaggio9 - ma soprattutto perché l’architettura dei luoghi sacri interessati 

(pensiamo alle chiese e ai santuari) da sempre viene modificata a seconda 

delle funzioni liturgiche e dei fedeli che devono accogliere. Nell’età 

medioevale la struttura architettonica dei santuari veniva dettata una triplice 

finalità: «1) facilitare e disciplinare l’accesso all’oggetto di venerazione 

(memoria di un avvenimento, corpo di un santo o reliquia); 2) accrescere la 

capacità di accoglienza del luogo di culto; 3) esporre in cicli pittorici o 

scultorei, spesso estesi e molto belli, gli insegnamenti dogmatici e morali 

 
8 Per chi vuole approfondire: Robert Baden-Powell fonda gli scout usando come mezzo 

educativo la natura (intesa come libro da leggere insieme alla Bibbia), l’avventura, lo spirito 
di adattamento e la sobrietà. John Dewey, uno dei padri dell'educazione progressista, ritiene 
che l'apprendimento sia più efficace attraverso l'esperienza diretta e l'interazione con 
l'ambiente, anziché tramite lezioni in aule chiuse. Maria Montessori non crea scuole all’aperto 
ma dà importanza all'ambiente come "terzo insegnante" e asseconda la necessità per i bambini 
di muoversi liberamente, esplorare la natura e svolgere attività pratiche. Friedrich Fröbel 
fonda i giardini d'infanzia (Kindergarten) vedendo l’aria aperta come spazio educativo e 
ambiente di apprendimento, ove è possibile sviluppare un contatto più diretto con la natura. 
Johann Heinrich Pestalozzi promuove un'educazione basata sull'osservazione diretta della 
natura, pone così i presupposti di un apprendimento al di fuori delle aule. Lucy Latter 
promuove le scuole all'aperto, considerando anche la necessità di prevenire malattie 
respiratorie. Kurt Hahn, padre dell'outdoor training, fonda scuole che utilizzano metodi basati 
sull'esperienza all'aperto e sull'avventura. Giuseppina Pizzigoni fonda la Scuola Rinnovata 
includendo attività all'aperto come osservazione diretta della realtà. 

9 Michelangelo Merisi detto Caravaggio dipinge la Madonna dei Pellegrini o di Loreto 
intorno al 1605, su una tela oggi custodita nella Cappella Cavalletti della basilica di 
Sant'Agostino a Roma. Giovanni Baglione ne scrive nella biografia del pittore in questi 
termini: "Nella prima cappella della chiesa di Loreto o di Sant'Agostino alla manca fece una 
Madonna di Loreto ritratta dal naturale con due pellegrini, uno co' piedi fangosi di deretano, 
e l'altra con una cuffia sdrucita, e sudicia di deretani e per queste leggeriezze in riguardo delle 
parti, che una gran pittura haver dee, da popolani ne fu fatto estremo schiamazzo". 



SReF 2/1-2 (2025): 79-92 

 

88 

 

della Chiesa e illustrare la vita del santo in modo da confermare la fede e i 

buoni propositi dei pellegrini e promuovere la devozione» (Piacenza 2007). 

Ecco allora perché troviamo molte chiese costruite o ristrutturate 

nell’XI e XII secolo che presentano una navata centrale molto ampia, 

sviluppata in lunghezza e in altezza; con le navate laterali messe in 

comunicazione con il transetto, anche questo ampio e con l’abside circondata 

da un deambulatorio in modo da permettere ai fedeli, anche in gran numero, 

di scorrere davanti alla tomba del santo venerato nel luogo, senza recare 

disturbo ai riti che si svolgevano presso l’altare maggiore. 

Un luogo dove tanti artisti hanno concentrato le loro opere è il 

santuario di Loreto10 che racchiude al proprio interno la Santa Casa in cui, 

secondo la tradizione, sarebbero vissuti Gesù, Maria santissima e San 

Giuseppe. Melozzo da Forlì, Bramante, Luca Signorelli, Vanvitelli e altri 

hanno lavorato al santuario mariano meta di pellegrinaggi dalla fine del ‘200. 

Tanti luoghi mariani sono diventati santuari dove si recano i pellegrini e, 

nello stesso tempo, realtà dove l’arte ha dato un incomparabile splendore. 

Anche la venerazione di santi promossa dagli Ordini Mendicanti, 

emergenti nel tardo medioevo, in appositi santuari cittadini, divenuti 

nuove mete di pellegrinaggio, dette luogo a imprese architettoniche e 

artistiche di primo piano, che esercitarono un’influenza decisiva 

sull’edilizia sacra e sull’iconografia religiosa. Basti pensare alle basiliche 

francescane di Assisi, che videro la presenza dei massimi pittori della 

fine del ‘200 e del ‘300 (Cimabue, Giotto, Simone Martini e altri), la 

basilica di Sant’Antonio di Padova, ininterrotto cantiere dal XIV al XX 

secolo (Donatello, Giorgione, Tiziano, P. Annigoni ecc.); la basilica 

agostiniana di San Nicola da Tolentino, i santuari dei nuovi santi 

taumaturghi, san Sebastiano, san Rocco e molti altri (Piacenza 2007).  

I santuari sono sempre pensati come luoghi belli, che attraggono e che fanno 

stare bene. Per alcuni sono stati chiamati i migliori architetti e ingegneri 

dell’epoca, che hanno dato luogo a costruzioni meravigliose. Oppure le 

costruzioni sono ardite, sfidano le leggi della fisica per stagliarsi nei secoli in 

 
10 https://www.santuarioloreto.va/it/storia.html  



SReF 2/1-2 (2025): 79-92 

 

89 

 

luoghi spettacolari11. Il pellegrino desidererebbe trattenersi più tempo 

possibile per godere della loro bellezza12.  

7. Vita di fede come cammino costante 

La vita di fede viene spesso paragonata a un cammino, sentiamo 

correntemente parlare di “cammino di formazione” che porterà più avanti 

nella fede, la “buona strada” dello scoutismo13, il “cammino 

neocatecumenale”14, percorsi scadenzati da tappe di avanzamento e di 

 
11 Solo in Italia abbiamo il Santuario di San Michele Arcangelo (Monte Sant'Angelo, 

Puglia) Si sviluppa all'interno di una grotta naturale in un luogo impervio del Gargano. I 
pellegrini vi accedono scendendo una lunga scalinata che porta nel cuore della montagna, in 
un ambiente di grande suggestione e spiritualità; l’Eremo di San Colombano (Vallarsa, 
Trentino), costruito a strapiombo su una parete rocciosa, per accedervi è necessario percorrere 
102 gradini scavati nella roccia; il santuario di Sant'Anna di Vinadio (Piemonte), si trova a 
duemila metri ed è il più alto d'Europa dedicato a Maria. Inaccessibile in alcuni periodi 
dell'anno; il Santuario della Madonna della Corona (Spiazzi, Verona), costruito sulla parete 
verticale del Monte Baldo, a strapiombo sull'Adige al punto da sembrare sospeso nel vuoto. 

12 Nasce, a questo punto, una riflessione: indubbiamente i luoghi belli attraggono. 
Allora è importante che i luoghi educativi siano belli e ben curati perché i bambini e i ragazzi 
stiano più volentieri al loro interno. Leggiamo sul sito dell’organizzazione umanitaria “Still I 
Rise”: “Gli studenti trascorrono gran parte della loro giovane vita a scuola, che dovrebbe 
quindi essere allestita con l’amore e la cura che merita, come una seconda casa per loro, un 
luogo in cui i bambini realizzano una fase preziosa della vita, al di là del semplice 
apprendimento didattico. Le nostre Scuole sono luoghi in cui gli studenti entrano con 
entusiasmo, desiderando di potervi rimanere il più a lungo possibile ogni giorno. La bellezza, 
una nozione gravemente trascurata nei plessi scolastici, è la parola d’ordine a Still I Rise: la 
ricerca dimostra che più una scuola è bella, più è probabile che ci si senta bene al suo interno 
e che si abbia una migliore predisposizione all’apprendimento e, di conseguenza, al successo” 
https://www.stillirise.org/il-nostro-lavoro/metodo-educativo/la-scuola-e-casa/ . 

13 "Buona strada" dei rover e delle scolte è un augurio ed è anche una filosofia di vita. 
Il cammino secondo lo scautismo è visto come una vera e propria metafora dell'esistenza, un 
incoraggiamento all'avventura, alla crescita e alla personale presa in carico di responsabilità. 
È l’augurio che la strada sia buona, un percorso pieno di incontri positivi e di crescita umana 
e spirituale. Lo scout lo applica sia al cammino fisico sia a quello interiore. Una strada 
presuppone incontri, di passi condivisi, soste e ripartenze. L’augurio scout significa sapere che 
non siamo soli, che la nostra vita è un sentiero da percorrere con coraggio, fiducia e amicizia. 

14 Il Cammino Neocatecumenale è un itinerario di formazione cristiana ispirato al 
catecumenato antico, strutturato in tappe che scandiscono la riscoperta del Battesimo. Il 
cammino si basa su tre pilastri; "Parola di Dio, Liturgia, Comunità Catechesi. Il percorso inizia 
con circa due mesi di annuncio. Al termine, i partecipanti vivono una convivenza di alcuni 
giorni, in cui viene proclamato il Discorso della Montagna. Coloro che decidono di proseguire 
formano una comunità neocatecumenale. Le tappe successive sono il primo scrutinio 
battesimale, prima fase dell'itinerario vero e proprio, dedicata alla conversione e alla 
purificazione. La comunità scopre il significato della sofferenza alla luce della Croce di Cristo, 
riflette sulle ferite interiori e gli scandali che impediscono la fede. Seguono la traditio symboli 
e redditio symboli: viene consegnata la preghiera del Credo che due anni dopo si è invitati a 



SReF 2/1-2 (2025): 79-92 

 

90 

 

crescita predefinite, con incontri scadenzati, con traguardi da raggiungere. Il 

percorso è anche riflessione critica sul percorso stesso, l’apprendimento 

nasce dall’interazione diretta con l’esperienza e dalla riflessione critica su di 

essa, solo così ogni tappa può rappresentare una crescita (cfr. Dewey 1938: 

125). Così il percorso non è solo una metafora ma un’azione pedagogica che 

mette in relazione mente, cuore e prassi quotidiana. 

Anche la scuola parla di “percorso di studi”. Durante la pandemia le 

lezioni si seguivano da casa, la comodità data dall’annullamento degli 

spostamenti sembrava un grande vantaggio ma mancava la vita scolastica 

“Vado a scuola”15 è un documentario del 2013, racconta la vita quotidiana di 

alcuni bambini di diverse parti del mondo. È un road movie pedagogico in 

cui la ricchezza dell’istruzione ci ricorda che studiare, affrontando tutte le 

difficoltà che questo comporta, è un percorso da affrontare. È sempre un 

bene. 

La pedagogia ha sempre posto delle scadenze e degli obiettivi alla 

formazione, non accontentandosi di formare “all’impronta” o 

improvvisando.  

8. Il pellegrinaggio più importante 

Possiamo, a conclusione del presente articolo, chiederci quale sia il 

pellegrinaggio più importante. È quanto può essere simile all’uscita di 

Abramo dalla propria terra. Che per il Patriarca significava anche uscire dalla 

propria terra intesa come fragilità, umanità. Abramo lascia le certezze e i 

modi di fare umani per aderire a una chiamata ultraterrena. È anche questa 

la “terra” che lascia. L’uomo, impastato di terra, esce da questa dimensione 

per concentrarsi sull’anima che Dio gli ha posto internamente soffiando 

attraverso le sue narici. 

 
"restituire" (redditio symboli), annunciando il Vangelo nelle case come segno della fede che 
dà frutto. Il secondo scrutinio (o catecumenato vero e proprio) è un’educazione alla preghiera, 
all'obbedienza, alla lode. Si riceve la Bibbia. Il cammino culmina nella riscoperta e 
partecipazione ai sacramenti dell'iniziazione, il Battesimo e l'Eucaristia. Al termine del 
cammino le comunità sono inviate in missione. 

15 Sur le chemin de l'école, film, Regia di Pascal Plisson, Documentario, Francia, Cina, 
Sudafrica, Brasile, Colombia, 2013, durata 75’.  



SReF 2/1-2 (2025): 79-92 

 

91 

 

Quando si parte pellegrini, si cammina, ma la metà del cammino è 

occupata dal percorso di ritorno alla propria casa. Il pellegrinaggio di 

Abramo è diverso: lascia ogni cosa per non farvi più ritorno.  

È il passaggio che ci porta a vivere la nostra vocazione. È il viaggio fisico 

ma soprattutto interiore che ci ha portato a dichiarare il nostro amore alla 

persona che abbiamo sposato, o ad accettare una proposta di amore. È il 

viaggio per raggiungere il seminario, il noviziato, il luogo dove la vocazione 

religiosa inizia a prendere corpo. Parliamo del viaggio di Abramo come la 

risposta alla chiamata di Dio, alla vocazione. È necessario partire quindi per 

iniziare a percorrere la via che Dio ha pensato per noi, si lasciano altre 

possibili strade per prenderne una e si continua a percorrerla. In questo 

pellegrinaggio si pone tutto davanti a Dio, incontri, persone, idee, valori, 

sogni e azioni concrete. 

La vocazione è la risposta a un invito profondo che ci accende una luce 

unica su una via: amo una persona e la vedo così luminosa che tutte le altre 

restano opache sullo sfondo, scelgo la consacrazione perché non vedo che 

quella strada splendente in cui posso trovare la felicità e la realizzazione di 

me stesso. 

Il pellegrinaggio di Abramo trova un sequel: il pellegrinaggio di Mosè 

verso la terra promessa. Mosè, l’uomo impacciato, ben consapevole dei 

propri limiti: «Gli Israeliti non mi ascoltano, come vorrà ascoltarmi il 

faraone, considerato il fatto che ho le labbra impacciate?» (Es 6,10-12).  

La figura più alta dell’Antica Alleanza rivela, quindi, la sua incertezza e 

fragilità. Eppure sarà lui il condottiero, anzi, il mediatore tra Dio e 

Israele, «l’uomo di fiducia di tutta la mia casa, colui con il quale parlo 

bocca a bocca, contemplando l’immagine del Signore», pur essendo o 

forse proprio perché era «un uomo assai umile, più di chiunque altro 

sulla terra (Numeri 12,3.7-8)16. 

Mosè è preso da mille dubbi, da mille incertezze, ha bassa autostima 

diremmo oggi, ma prende sul serio la sua vocazione, va incontro ai pericoli e 

salva un popolo. Un pellegrinaggio difficile e insidioso il suo, in cui viene 

messa in pericolo la sua vita. Ma la Scrittura afferma che «Il Signore parlava 

 
16 https://www.famigliacristiana.it/riflessioni/ravasi/mose-e-la-presa-della-mano-di-

dio-s71tg9yg  



SReF 2/1-2 (2025): 79-92 

 

92 

 

con Mosè faccia a faccia, come un uomo parla con il suo amico» (Es 33,11). 

Ed è quanto da secoli i credenti in Cristo Gesù cercano facendosi pellegrini. 

Bibliografia 

Berra, Tommaso  

 (2022) La bellezza della velocità contro la Nike di Samotracia in Garage 

Culture, 30 novembre 2022 [https://www.garage-

italia.com/it/hub/articles/] 

Bianchi, Enzo 

 (2018)  Il pellegrinaggio nel cristianesimo, Qiqajon, Magnano. 

 

Dewey, John 

 (1938)  Esperienza e educazione Raffaello Cortina Milano. 

 

Mancino, Roberto 

 (2021)  Il viaggio come ritorno. Riflessioni del senso del pellegrinaggio 

cristiano, Terra Santa, Milano. 

 

Marinetti, Filippo Tommaso 

 (1909)  Manifesto del Futurismo, in F. T. Marinetti, I Manifesti del 

futurismo, lanciati da Marinetti [et al.], Firenze, Lacerba 1914: 6-10 

 

Piacenza, Mauro 

 (2007) Monasteri, Abbazie, Cattedrali e Santuari lungo le antiche vie dei 

pellegrini: il ruolo dell'arte per la fede, relazione al Convegno 

Nazionale Teologico Pastorale Cammini d'Europa: Romei, Palmieri 

e Giacobei, Roma, 12 febbraio 2007 

[https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_commissions/pc

chc/documents]. 

 

Ravasi, Gianfranco  

 (2023) Gesù docente davvero onnipresente, Il Sole 24 Ore, 5 marzo 2023.  

 (2025) Stranieri e pellegrini in terra, Famiglia cristiana, 3 luglio 2025. 


