
SReF 2/1-2 (2025): 61-77 

 

59 

 

Da Girovaghi a pellegrini. 
Questuanti di un’etica della speranza  

MICHELE FERRARI 

Anche i cristiani sono come dei pellegrini  

che viaggiano tra cose corruttibili,  

ma attendono l’incorruttibilità celeste. 

(A Diogneto, VI).  

Il pellegrinaggio è una delle forme più antiche di espressione della fede, 

esso si radica nella più remota storia dell’umanità, è manifestazione di una 

esigenza spirituale profonda: giungere ai luoghi sorgivi della fede e ivi 

rinnovare la propria esistenza (cfr. Mori 2022: 147). Non solo vide un suo 

sviluppo dall’antichità fin a tutto il Medioevo1 con un graduale arricchirsi di 

nuovi significati ma oggi, in modo particolare, si dimostra essere una forma 

ricercata e attuale di approccio al religioso. I versanti dai quali analizzare 

questa esperienza possono essere molteplici, qui non si intende presentare 

una pastorale del pellegrinaggio, né un’analisi sociale della sua rispondenza 

alle dinamiche religiose post-moderne quanto, piuttosto, realizzare una 

riflessione di carattere “teologico-fondativo”. Si attingerà alle scienze 

positive i cui dati, illuminati dalla fede, possono giovare non poco alla 

elaborazione teologica2; ciò per vedere come alcuni aspetti essenziali della 

 
 micheleferraridon@gmail.com. Docente stabile di Teologia Morale Fondamentale 

presso l’I.S.S.R. Ecclesia Mater, Roma. 

 
1 Per una prospettiva storica cfr. Lavarini: 1996; Cardini: 2019; 1996.  
2 Il Magistero sociale della Chiesa, dal Concilio Vaticano II, in poi in modo 

particolare, mette in evidenza l’importanza del contributo delle scienze sociali al fine 



SReF 2/1-2 (2025): 61-77 

 

60 

 

fisionomia del pellegrinaggio e del pellegrino, accolti nell’alveo della 

coscienza cristiana, dispieghino orizzonti nuovi di senso e si aprano a piste 

di riflessione feconde. Ciò che considereremo, detto altrimenti, è la 

condizione dell’uomo come pellegrino e, assieme a ciò, una possibile 

prospettiva peregrinante della riflessione teologico-morale.  

Due saranno i momenti della nostra riflessione: nel primo 

analizzeremo quello che potremmo chiamare “l’offuscamento” di alcuni tratti 

tipici della fisionomia peregrinante dell’esistenza; nel secondo, 

soffermeremo l’attenzione sul discepolo come “uomo della via” (cfr. At 9,2) 

nella sua particolarità. Dove al principio dell’itinerario riflessivo si presenza 

la patologia, nel secondo si vuole almeno tratteggiare la possibilità di una 

terapia nell’assunzione del pellegrinaggio come metafora etica.  

1. Sentieri interrotti e volti anonimi   

Ritenendo fecondo il dialogo tra le scienze umane e la teologia3 

ricaviamo dall’analisi sociale alcuni elementi che, tipici del pellegrinaggio, 

 

della comprensione dell’uomo (cfr. Gaudium et Spes: n. 5; 36); ugualmente però, ne 
dice i limiti e la loro impossibilità di rispondere, in modo definitivo, ai desideri più 
profondi dell’essere umano (cfr. Octagesima Adveniens: nn. 38-40). La Chiesa 
intende aiutare l’uomo a trovare la propria “fioritura” e comprensione integrale di sé 
(cfr. Populorum Progressio: n. 13).  

3 Sulla possibile relazione tra sociologia e teologia Donati annota: «Dove 
avviene il confronto tra sociologia e teologia? Avviene, ovviamente, sul terreno dei 
fatti sociali e storici. La teologia non deve per questo farsi sociologia o storia, né la 
sociologia deve certamente farsi teologia. E ci si chiede: come è possibile questo? […] 
Ai teologi serve forse una sociologia della vita quotidiana in relazione con una 
teologia della vita quotidiana […] E, in parallelo, ai sociologi serve forse una teologia 
della vita quotidiana che stia in relazione con una sociologia della vita quotidiana» 
(Donati 1995: 40; 46). Si tratta di trovare una mappa di riferimento strutturata in 
“concetti di confine” mediante i quali ricercare un dialogo. Fare teologia richiede 
oggi, forse ancor più che in passato, la necessità di dialogare con il “mondo”. Come 
ha scritto papa Francesco: «Insegnare e studiare teologia significa vivere su una 
frontiera, quella in cui il Vangelo incontra le necessità della gente a cui va annunciato 
in maniera comprensibile e significativa. Dobbiamo guardarci da una teologia che si 
esaurisce nella disputa accademica o che guarda l’umanità da un castello di vetro. Si 
impara per vivere: teologia e santità sono un binomio inscindibile. La teologia che 
elaborate sia dunque radicata e fondata sulla Rivelazione, sulla Tradizione, ma anche 
accompagni i processi culturali e sociali, in particolare le transizioni difficili» 
(Francesco 2015).  



SReF 2/1-2 (2025): 61-77 

 

61 

 

sembrano essersi celati allo sguardo: la meta del cammino, il ritmo del passo, 

la comunanza del desiderio.  

1.1. Viandanti senza meta  

Aspetto imprescindibile per ogni camminare umano è la conoscenza, 

almeno parziale, della meta. Non è possibile pensare un itinerario - sia esso 

di natura meramente fisica che, per analogia, interiore - senza di essa4. Il 

profilo dell’uomo della nostra epoca è stato variamente disegnato, per 

indicarne la povertà teleologica5; Bauman si è più volte riferito a questa 

situazione antropologico-esistenziale, paragonandola al passaggio avvenuto 

da una fisionomia umana pellegrina al vagabondaggio; ne riveniamo una 

esposizione sintetica in un breve saggio: 

La vita dell’uomo moderno è stata spesso paragonata a quella del 

pellegrino. L’itinerario dei pellegrini è segnato in anticipo dalla 

destinazione che vogliono raggiungere (nel caso dell’uomo moderno, 

questa è l’immagine ideale di una vocazione, di un’identità), e tutto 

quello che fanno è calcolato affinchè si possano avvicinare all’obiettivo. 

Il pellegrino sceglie con coerenza le tappe da seguire, perché sa che 

ognuna è importante e che il loro ordine non può essere invertito. Gli 

uomini e le donne di oggi difficilmente potrebbero pensare alla propria 

vita come a un pellegrinaggio, anche se lo volessero. Si può pianificare 

il proprio tragitto come un viaggio-verso-una-destinazione solo in un 

 
4 In primo luogo, in ambito etico, si pensi all’importanza del fine ultimo nel 

contesto della riflessione sul retto agire come strutturante la personalità morale. Nel 
pensiero tomista, si distingue tra il fine ultimo e l’operazione con la quale l’uomo si 
rivolge ad esso; con il primo termine (finis cuius) ci si può riferire solamente a Dio, 
con il secondo ad un insieme di beni e valori ordinati dalla sua considerazione. 
Togliere dal “pellegrinaggio” umano il fine ultimo rende assai difficile pensare 
l’unitarietà dell’agire ed una presentazione di assoluti morali (cf. Panero 2020: 407-
453). Poi, in secondo luogo, non si deve tralasciare di ritenere che il fine è sempre 
primo nell’ordine dell’intenzione e ultimo in quello della realizzazione (cf. S. Th., I-
II, a. 1, ad 2). Concretamente: come si può pensare l’agire umano senza un fine verso 
il quale esso è diretto?  

5 Tale indebolimento – se non perdita completa – della dimensione teleologica 
è in connessione con la scomparsa del futuro nel pensiero attuale; a mancare 
pertanto è la speranza. Come mette in luce M. Augé: «oggi il tempo come principio 
di speranza sembra essere scomparso dalle nostre discussioni, dalle nostre coscienze 
e dalle nostre prospettive politiche» (Augé 2010: 23). In proposito si rimanda a 
Ferrari 2024: 95-98.  



SReF 2/1-2 (2025): 61-77 

 

62 

 

mondo in cui sia ragionevole sperare che la mappa della propria 

esistenza rimarrà la stessa o quasi per tutta la vita (Bauman 2018: 30).  

La destinazione fa parte dell’itinerario del pellegrino fin dall’inizio del suo 

procedere, grazie ad essa può decidere le tappe del suo avanzare, calcolare le 

risorse necessarie per raggiungere il suo obiettivo. La posta in gioco è 

decisamente non poco rilevante: la costruzione della propria identità. Come 

si legge nell’estratto, la meta finale, tenuta presente dal pellegrino, non fa 

parte del bagaglio del turista e del vagabondo. I girovaghi invece, vagano 

incerti, senza l’obbligo di dover pensare un itinerario strutturato e ordinato; 

vagabondi e girovaghi si spostano di continuo senza sapere quanto tempo 

rimarranno in un luogo, senza sentirsi vincolati dall’esperienza, infatti «il 

vagabondo è un pellegrino senza meta; un nomade senza itinerario» 

(Bauman 20122: 245). La domanda che ci muove è la seguente: la mancanza 

di destinazione ha conseguenze sulla percezione del proprio vissuto?  

Si può ritenere che la mancanza di destinazione non sia ininfluente sul 

tragitto e sulla linearità del percorso tutto. Il passato non è un blocco statico 

e intangibile, esso viene costruito dall’uomo che, selezionando i passi del suo 

viaggio, si muove “verso” e quindi “viene da”. Per dirla altrimenti, il 

depauperamento del futuro ha effetti su tutto il percorso, anche il passato ne 

viene sconvolto. Come scrive Pagano:  

Il modo moderno di vivere-col-progetto, all’ombra-del-progetto, vero-

un-progetto, per-un-progetto è stato liquefatto: i fini sono stati dissolti 

nei mezzi. Il futuro è ora. Il presente è sempre. […] La sistematica 

decostruzione del futuro ha come contrappeso l’inevitabile 

decomposizione del passato. Non si pensi, infatti, al passato come una 

entità solida e compiuta e immutabile, come un fossile precipitato di 

realtà, un sedimento. Tutt’altro: il passato si fonda su un dinamismo 

pari a quello del futuro: in termini biografici esso muta 

incessantemente (e con modalità per niente lineari). Esso si costruisce 

attraverso la scelta. È la scelta l’attimo da cui promanano sia il pro-getto 

futuro quanto il pro-getto passato. È percepire il futuro in un certo 

modo che illumina determinate porzioni di passato in un determinato e 

“unico” modo. Il cambiamento del pro-getto implica sempre un 

cambiamento, più o meno pronunciato, del passato (Pagano 2007: 59-

60).  



SReF 2/1-2 (2025): 61-77 

 

63 

 

Non è più possibile pensare la vita in modo unitario e continuativo. Se il 

pellegrino vedeva un sentiero che, sebbene impegnativo, manteneva una sua 

linearità, il vagabondo post-moderno coglie, nella dinamica dello “zapping”, 

immagini tra loro scollegate, parti di un tragitto non uniforme. Fuor di 

metafora, la costruzione identitaria e, ancor prima, il vissuto tutto, non sono 

più pensati secondo uno schema lineare e coerente. Il principale motivo di 

distinzione tra vagabondo e pellegrino non è la mancanza di preoccupazione 

per la costruzione di una identità ma, piuttosto, la considerazione che essa 

non debba risultare fissa, stabile e permanente. A caratterizzare la forma 

nuova di passo è la “sconnessione”. Colui che cammina secondo un progetto 

globale deve frequentemente riferirsi ad esso, considerarlo lungo il suo 

incedere, lasciarsi informare; non così l’uomo della nostra epoca, nomade 

che deve poter cambiare spesso itinerario e muoversi così “attraverso le 

identità”, pensate instabili e presto revocabili (cf. Bauman 20122/II: 223-

225)6.  

Ma c’è da dire anche che la questione della costruzione identitaria ha a 

che fare con una crisi previa, quella dell’esperienza e della sua narrazione.  

L’esperienza ha perso la sua dimensione semantica di compimento di 

un viaggio, essa invece si è trasmutata in assemblaggio di momenti che 

accadono improvvisamente e scompaiono ancor più velocemente (cf. 

Bauman 1999: 65). In questo sistema in cui non si rinviene nulla di stabile su 

cui poggiare i propri passi, domina l’interruzione continua del tragitto. Il 

filosofo contemporaneo Byung-Chul Han, nel suo La crisi della narrazione, 

si è soffermato sulla crisi dell’esperienza in tal senso. Infatti, la continuità, 

assieme alla stabilità sono elementi essenziali dell’esperienza umana; 

quest’ultima «istituisce un continuum storico» (Han 2024: 26). Il 

continuum, o potremmo dire il “tragitto”, è stato sostituito dalla necessità di 

“sopravvivere” (cf. Han 2023: 8), cercando continuamente nuovi inizi capaci 

di rianimare l’emozione delle partenze, la simultaneità è divenuta più 

significante della storia (cf. Bauman 1992: 30).  

 
6 Sulla questione dell’identità in Bauman e, in special modo, del passaggio dal 

pellegrino al turista mi permetto di rimandare ad altri studi già effettuati cfr. Ferrari: 
2025; 2023; 2022.  



SReF 2/1-2 (2025): 61-77 

 

64 

 

Ripartire sempre e farlo velocemente è ciò che conta, “fare qualcosa” e 

farlo in modo performante viene più considerato del come lo si faccia 

(Pagano 2011: 30).  

Da ultimo tutto ciò è legato alla perdita di un senso ultimo dell’essere, 

a quella che la teologia chiama dimensione escatologica7. L’errante, non tiene 

certo in considerazione la promessa della realizzazione della salvezza, né ha 

in mente la beatitudine capace di compiere ogni anelito umano; eppure, nella 

nostra epoca – ormai posteriore alla secolarizzazione – manca anche 

l’illuminista fede nel progresso, non vi è né salvezza ultraterrena e né salvezza 

dal progresso8. Il viandante errante nel suo incedere «dilata a tal punto 

l’orizzonte fino ad abolirlo come orizzonte, come punto di riferimento, come 

incontro della terra con il suo cielo» (Galimberti 2023: 360).  

1.2. La rumorosa solitudine del passo 

I pellegrinaggi, fin da quelli più antichi e famosi, muovevano masse 

in vista del raggiungimento di una meta comune e divenivano sede di 

condivisione e socializzazione, il vagabondaggio porta con sé notevoli 

difficoltà relazionali, prima fa tutte un profondo senso di solitudine. Non 

manca solo la meta, ma anche la sua fraterna condivisione. Dove la 

produzione e la competizione hanno fatto il loro ingresso nella coscienza 

prendendovi stabile dimora, è cessata la possibilità di percepire la 

comunanza; l’io centrato su di sé, poi, non riesce a sentire il ritmo dell’altro. 

La logica della produzione e del consumo ha intaccato ogni ambito, compreso 

 
7 Si deve dire che anche la teologia ha operato una “riduzione escatologica” 

non indifferente per la comprensione del vissuto. La speranza, nella riflessione, nella 
predicazione e nella catechesi, ha subito uno spostamento ad un futuro “non 
osservabile”, lontano e ultimo. Dove la speranza non è più la venuta di Dio che opera 
già nel presente ma solo “ultima risorsa”, essa è soggetta a diffidenza e rischia di 
divenire ininfluente per il vissuto (cfr. Cozzoli: 2006).  

8 La considerazione della categoria progresso è mutata nel corso dei secoli e 
se poteva, in un passato ormai lontano per la sensibilità post-moderna, essere 
collegata alla visione di un miglioramento, oggi non più. Sembrerebbe infatti che, 
impoverita da ogni possibile apertura al futuro, questa categoria si sia ritrovata 
incapace di alimentare la speranza umana; oggi non ci si aspetta nulla di migliore nel 
futuro. Cfr. Schiavone: 2020; Altini: 2018; per una trattazione storica cfr. Bury: 
2018; sulla fine del “mito progresso” in riferimento al mutato assetto temporale cfr. 
Ferrari 2024.  

 



SReF 2/1-2 (2025): 61-77 

 

65 

 

quello delle relazioni, oramai ci rapportiamo ad esse come consumatori (cfr. 

Han 2021: 12; Ferrari 2023: 433-435), operando una specie di decostruzione 

della beatitudine. Ciò che di grande e bello si poteva desiderare e a cui 

tendere con tutta la propria capacità di sperare è stato decostruito in tanti 

pezzi, oggi si deve prendere quanto più, consumando la vita a piccoli sorsi di 

godimento fugace9.  

Infatti, le relazioni richiedono durata e la capacità di guardare ad un 

futuro buono e desiderabile; oggi, dove tutto deve essere consumato nel 

minor tempo possibile e non durare, investire su ciò che permane appare 

almeno contro corrente, se non una perdita di tempo.  

Potrebbe sembrare forse strano che mai come nell’era dei social e 

delle community l’uomo si percepisca bloccato nella socialità e ferito nella 

capacità di creare comunità, eppure questi sono proprio alcune delle perdite 

riscontrabili nella fisionomia del vagabondo. Le cause meriterebbero 

un’analisi profonda, ci si limita qui a considerare alcuni aspetti. Anzitutto 

Éric Sadin in un saggio sulle dinamiche che hanno portato alla fine del 

“mondo comune” così si esprime:  

Oggigiorno viviamo lo stato ossimorico dell’isolamento collettivo […] la 

consapevolezza, sempre reiterata, di dover fare affidamento soprattutto 

su se stessi – o, al limite, sui propri cari o su relazioni claniche – 

contribuisce a introdurre, in vari modi, uno scarto con gli altri e a 

considerarli non come propri simili – destinatari, dunque, di una 

medesima condizione – ma come possibili ostacoli alla propria volontà 

(Sadin 2022: 210-211).  

L’altro viene percepito quindi come estraneo e pericoloso. A ben vedere 

anche questo atteggiamento è collegato alla mancanza di prospettiva. Infatti, 

se il futuro è celato, l’angoscia diviene violenza e necessità di difendersi nei 

 
9 È Bauman l’autore di questo pensiero. Infatti, in Mortalità, immortalità e 

altre strategie di vita così scrive: «Nella società nata alla fine dell’età moderna è la 
maestosa ma distante beatitudine a venire decostruita in un contenitore pieno di 
soddisfazioni grandi o piccole, ma sempre a portata di mano, affinché nell’estasi del 
godimento la sembianza della perfezione finale possa dissolversi e svanire alla vista 
[…] L’immortalità è nomade quanto i nomadi di cui si mette al servizio» (Bauman 
1992: 218).  



SReF 2/1-2 (2025): 61-77 

 

66 

 

confronti di chi è considerato non come un compagno di viaggio ma possibile 

attentatore, non appartenente al proprio “mondo” (Han 2017: 22)10.  

2. La Speranza trasformante del Pellegrino  

Questa seconda tappa intende rinvenire nella speranza la possibilità di 

un cambio di passo e la riacquisizione di un “sentire” dell’esistenza come 

peregrinante. Se il pellegrino forse non conosce perfettamente la meta, ne 

serba il racconto, sa che altri vi sono già giunti e dispone il suo itinerario in 

base ad essa ed è, altresì, proprio camminando che diviene pienamente se 

stesso11; la visione della meta gli viene illuminata dalla relazione con Colui 

che solo è «la vera, grande speranza dell’uomo che resiste nonostante tutte le 

delusioni» (Benedetto XVI 2007: n. 27) e che è capace di far fare, mediante 

la partecipazione di sé, una nuova esperienza di umanità. Vediamo come 

l’uomo possa dirsi costitutivamente pellegrino e come ciò si compia con il 

dono della virtù teologale della speranza.  

2.1. L’uomo pellegrino: speranza e cammino comune 

Il filosofo francese Gabriel Marcel ha messo in luce come l’uomo sia 

costitutivamente itinerante, con la fermata e la stasi coinciderebbe la perdita 

della sua stessa umanità, egli sempre è in cammino verso, mosso dalla 

dialettica dell’attesa (cfr. Marcel 1951: 129; Cozzoli 1979: 163). L’essere 

 
10 Han analizza l’angoscia nel suo testo L’espulsione dell’Altro, essa appare 

generata, tra le sue svariate cause, dal «crollo del famigliare orizzonte di 
comprensione» (Han 2017: 22) e «dall’estraneo, l’inquietante, l’ignoto» (ibid.: 41). 
Bauman, analizzando la solitudine, vede nell’incertezza del futuro l’elemento che 
rende incapaci di assumersi la responsabilità di operare un cambiamento e 
impegnarsi per il bene comune. In La solitudine del cittadino globale infatti scrive: 
«Le persone che si sentono insicure, che diffidano di ciò che il futuro potrebbe 
riservare loro e che temono per la propria sicurezza personale, non sono veramente 
libere di assumersi i rischi che l’azione collettiva comporta. Non trovano il coraggio 
di osare né il tempo di immaginare modi alternativi di vivere insieme» (Bauman 
2000: 13).  

11 Su questo argomento si tenga presente la riflessione di Pieper. L’homo viator 
non vaga in modo indefinito senza direzione alcuna, egli cammina verso l’essere, 
distaccandosi dall’annientamento del nulla. Finché cammina può cadere nel nulla 
ma è proprio con il suo procedere che acquisisce la sua piena essenza (cfr. Pieper 
1953: 12-14) 



SReF 2/1-2 (2025): 61-77 

 

67 

 

umano si erge sopra la sola materialità ed è dinamicamente teso verso ciò 

che non è possibile limitare, egli è attratto dal significato profondo della 

realtà, al punto che può essere considerato come pellegrino dell’assoluto 

(Palumbieri 2015: 201). La tensione dinamica alla quale si sta facendo 

riferimento è espressione del legame esistente tra vita umana e speranza; se 

molteplici sono i desideri e le attese che ogni uomo può manifestare nella sua 

esistenza, più radicalmente, si può affermare che  

l’uomo vive di speranza: non soltanto delle molte speranze che ne 

costellano l’esistenza, ma della speranza al singolare che la fermenta 

nella sua interezza. Questa è radicalmente altra rispetto alle speranze 

plurali: speranze periferiche e penultime, legate ai desideri che le 

attivano e alle possibilità eventuali dell’uomo di soddisfarle. Oltre le 

molte speranze c’è la speranza una e unica, legata all’essere e alla 

globalità della vita, al fine ultimo e salvifico della sua esistenza (Cozzoli 

2010: 327).  

L’uomo può portarsi oltre ciò che dato e gli si para dinnanzi e questo perché 

la speranza è inscritta nel suo essere; differentemente dal mondo pre-umano, 

mai egli vede coincidere la sua esistenza con ciò che è dato e staticamente 

sperimentabile, la sua dimora è oltre. Nella capacità di desiderare, naturale 

e propriamente umana, è possibile rinvenire ciò che muove il passo di 

ognuno: desiderio e speranza sono realtà tra loro inscindibili12; ed è proprio 

il desiderio ad aprire all’incontro con l’altro13 e con l’assolutamente Altro, 

potremmo dire a configurare il cammino umano come peregrinazione. La 

speranza allora, umanamente intesa, non solo è connaturale ma implica 

 
12 L’ulteriorità alla quale ci riferiamo è sperimentabile psicologicamente con la 

dinamica del desiderio. Esso esprime la capacità di trascendenza umana e ha una 
reale consonanza con la speranza. Nel desiderio è possibile trovare anche una 
connessione etica tra persona, speranza e decisionalità, infatti esso «riguarda una 
realtà che è promessa nel futuro e perciò richiede impegno e sacrifici» (Regini 2021: 
201).  

13 Il filosofo Roberto Mancini, sul desiderio - in relazione con la speranza - 
come tensione e apertura verso l’altro, così scrive: «Per quanto il desiderio, come la 
speranza possa volgersi a ideali, valori cognitivi, estetici, economici o morali, a 
situazioni o eventi, la sua specifica intenzionalità è sempre diretta in ultima istanza 
a una realtà personale. Il desiderio, come si è rilevato, cerca la persona, vuole un 
altro» (Mancini 2022: 77).  



SReF 2/1-2 (2025): 61-77 

 

68 

 

apertura al volto dell’altro, disposizione dell’io all’incontro con il tu; lo aveva 

ben compreso Gabriel Marcel che nel suo Homo viator chiaramente afferma: 

«la speranza è sempre legata a una comunione […] Questo è talmente vero 

che ci possiamo domandare se la disperazione e la solitudine non siano in 

fondo identiche» (Marcel 1980: 60).  

Sulla scia delle riflessioni appena esposte possiamo affermare che la 

categoria riflessiva del pellegrinaggio può essere ancora pensata e, partendo 

dalle profondità che abitano l’uomo, vista come chiave per una educazione 

del desiderio/speranza, in un contesto che negando la visione dell’uomo teso 

verso l’ulteriorità, opera una schizofrenica ferita antropologica. È vero, 

Bauman, attesta l’impossibilità di pensare l’uomo pellegrino sulla base del 

venire meno della durata, della visione e dell’unitarietà del percorso, eppure, 

riteniamo sia possibile recuperare la categoria del pellegrino a partire da una 

prospettiva più profonda. Desiderio e speranza formano un binomio 

indispensabile alla vita14, non possono essere considerati elementi opzionali, 

costituiscono le forze che animano ogni azione (Cucci 2007: 166).  

Da ultimo si intende sottolineare che la speranza apre lo sguardo al 

futuro, rende possibile vedere oltre l’istantaneo e fugace; essa, sebbene 

distinta dal semplice ottimismo, interagisce con esso, e incide su ogni 

dimensione della persona consentendo la scelta di comportamenti concreti 

in grado di superare con energia le difficoltà e conseguire il bene (cfr. Sandrin 

2025: 27-35), anche quando questo si fa arduo15.  

 

 

 
14 Tommaso D’Aquino afferma che la speranza opera un rafforzamento del 

desiderio. In proposito nella Summa Theologiae leggiamo: «La speranza può 
causare e accrescere l’amore sia a motivo del piacere che l’accompagna, sia a motivo 
del desiderio, poiché la speranza rafforza il desiderio: infatti non si desidera così 
intensamente ciò che non si spera» (Tommaso D’Aquino, S. Th., I-II, q. 27, a. 4, ad 
3). Sulla speranza e lo status viatoris dell’uomo in Tommaso d’Aquino cfr. Lardiello 
2025: 107-117.  

15 Si pensi in proposito al fatto che in Tommaso d’Aquino la speranza ha come 
fondamento naturale l’aggressività. La speranza dona la forza necessaria per 
affrontare i problemi che si frappongono nel cammino e di gioire della vita (cfr. Cucci 
2008: 40).  



SReF 2/1-2 (2025): 61-77 

 

69 

 

2.2. La speranza nata dall’amore: possibilità di un nuovo passo 

L’uomo, reso pellegrino dall’accoglienza dei suoi desideri più profondi, 

può scoprire poi la vera e grande speranza capace di durare per sempre e di 

rinnovare tutto il cammino (Benedetto XVI 2007: n. 27). Romano Guardini, 

riflettendo sull’uomo e la speranza, afferma che dalla costatazione di ciò che 

ferisce la natura umana, dal fluire inarrestabile di tutte le cose, dal 

cambiamento di ogni realtà e dalla difficoltà di cogliere il senso di tutto ciò, 

si può prendere realmente coscienza della speranza. L’uomo continua a 

mantenere il sentimento che tutto ciò non dovrebbe verificarsi così, la stessa 

disperazione16 e o scoraggiamento rimarcano questa constatazione. 

Solamente Dio, il cui pensiero non è sradicabile dal cuore a cui si impone il 

pensiero che, nonostante tutto ciò, la bontà è presente e questa deriva da un 

altrove. Questa percezione è vista dal teologo come una predisposizione alla 

speranza cristiana, un preambolo alla sua accoglienza, fino a quando 

In Cristo è avvenuto allora un fatto inaudito: egli ci ha rivelato quali 

sono le disposizioni di Dio nei nostri riguardi. Egli non disprezza il 

mondo; non lo odia; non si fa gioco d’esso; non lo guarda dall’alto in 

una olimpica impassibilità, ma lo ama. Se si ama qualcuno vuol dire che 

si partecipa alla sua vita, donando e ricevendo […] Dio fattosi uomo, si 

leva in mezzo a noi e dice a ciascuno di noi, anche a me: «voglio che tu 

abbandoni il tuo stato di derelitto. Voglio la tua salvezza. Ascoltare 

queste parole, credere possibile questa promessa e farvi assegnamento 

nonostante tutto ciò che in noi e intorno a noi vi si oppone – ecco cos’è 

la speranza cristiana» (Guardini 20082: 63).  

La speranza è legata a doppio filo con l’amore, infatti, solamente «chi viene 

toccato dall’amore comincia a intuire che cosa sarebbe propriamente “vita”» 

(Benedetto XVI 2007: n. 27). Nell’incontro con lui si accede ad una vita 

realmente nuova e allora anche il passo può cambiare: dalla corsa iperveloce, 

incapace di apprezzare meta e andatura stessa, alla contemplazione amante, 

desiderosa di cercare in ogni cosa le orme di colui che lo ama e di poterlo 

stringere a sé. Accogliendo l’amore di Colui che si è fatto pellegrino e messo 

 
16 Come scrive Pieper: «disperare è contraddirsi, infrangere se stesso […] Nella 

disperazione l’uomo nega in fondo la sua propria brama, che è indistruttibile, come 
lui stesso» (Pieper 1953: 35).  



SReF 2/1-2 (2025): 61-77 

 

70 

 

sulla strada dell’uomo per custodire i suoi con cura e affetto, proporgli 

l’appartenenza propria degli amici (cfr. Francesco 2024: n. 34), e donargli 

la pienezza della sua vita (cfr. Gv 10,10), nasce un nuovo modo di incedere, 

ispirato da desiderio e soave passione, in ultima analisi dalla speranza: il 

peregrinare proprio del cristiano. Questa non è una corsa solipsistica, priva 

di orizzonte, ma un comune procedere, un essere trascinati dall’amore (cfr. 

Ct 1,4)17.  

La speranza allora mette nello stato d’essere proprio del viatore, fa 

camminare tra il già dell’amore ricevuto e il non ancora del futuro che sta 

operando e portando con sé una novità d’essere (cfr. Conti 2002: 78). Se la 

forza propria della speranza – attinta dall’amore – è presentare una 

differente visione del passo e renderla possibile, la conversione che fa appello 

alla coscienza del girovago è quella a «rovesciare l’orientamento dalla cose a 

Dio» (Guardini 20082: 66). Attraverso la comprensione della categoria del 

pellegrinaggio, cristianamente intesa (e a nostro avviso ciò è lo specifico 

anche del reale pellegrinaggio ai luoghi della fede18), si viene messi di fronte 

alla possibilità di un nuovo inizio; questo significa la necessità di «scegliere 

se vogliamo limitare la fede all’ambito del sentimento e orientare i nostri 

pensieri secondo quelli di tutti, oppure se intendiamo essere cristiani anche 

nel modo di pensare» (Guardini 19972: 92).  

 

Conclusioni  

Sperare nella nostra epoca non è affatto semplice, la fisionomia della 

vita come pellegrinaggio è resa opaca dalle modalità consumistiche del 

vivere, il tempo sganciato dal prima e dal dopo e, più ancora, il senso di 

solitudine (cfr. Ancona 2018: 17-19), rendono affannoso l’incedere. 

 
17 L’amore porta con sé un modo nuovo anche di pensare la relazione di fede, 

essa diviene un pellegrinaggio amoroso. Come testimonia Guglielmo di Saint-
Thierry, la contemplazione è manifestazione d’amore che, rende possibile un 
pellegrinaggio intellettuale e affettivo, animato da desiderio profondo. Così si legge 
nel suo De Contemplando Deo: «Chi desidera ama sempre desiderare, chi ama 
desidera sempre amare […] Questo slancio d’amore è il compimento dell’uomo. 
Procedere sempre così è arrivare» (De Contemplando Deo, n. 5-6).  

18 Sul pellegrinaggio come pratica religiosa particolarmente consona alla 
nostra epoca e come immagine di uno stile di vita peculiare cfr. Costa 2015: 119-124.  



SReF 2/1-2 (2025): 61-77 

 

71 

 

Rieducare la capacità di desiderare diviene oggi una necessità perché si possa 

cogliere le profondità dell’umano, porre il fondamento per accogliere la 

speranza più grande e pensare l’esistenza come orientata. Il desiderio è il 

dinamismo del pellegrino, esso tende all’invisibile, come scrive la filosofa 

contemporanea Danielle Cohen-Levinas: 

La saggezza del desiderio non è tematizzabile. Essa tocca un oggetto che 

non si materializza mai completamente, tra fenomeno e non fenomeno, 

tra carne e corpo, tra pelle e una nudità che può giungere fino 

all’invisibile. La mano che tocca l’invisibile evade dall’essere per esporsi 

a questo non-essere ancora. Il desiderio è visto così come una finalità 

senza fine, un movimento che ridà impulso al movimento stesso, una 

pulsione di vita tesa verso un futuro non ancora futuro […] (Cohen-

Levinas 2025: 30).  

Parole queste che fanno venire alla mente, il peregrinare animato dalla 

speranza capace di far camminare come se si vedesse l’invisibile (cfr. Eb 

11,27). La categoria antropologica del pellegrino – differentemente dal 

girovago sperduto – attinge la sua ragion d’essere dalla grande speranza 

portata dall’amore salvifico del Cristo, Ospite e pellegrino in mezzo a noi 

(Messale Romano, Preghiera Eucaristica Comune VII). Assumendo la 

categoria del pellegrinaggio nella riflessione teologica ci si colloca in un 

orizzonte di senso profondo e sapientemente umano, memore che «La nostra 

vita, adesso, è speranza, poi sarà eternità» (Agostino: 103, 4,17).  

 

Bibliografia 

 

1. Magistero  

 

Benedetto XVI 

  Lett. enc. Spe Salvi (30.11.2007), in AAS 99(2007), 985-1027.  

 

Francesco 

Lett. enc. Dilexit nos (24.10.2024), in AAS 116(2024), 1369-1438.  

 



SReF 2/1-2 (2025): 61-77 

 

72 

 

Lett. al Gran Cancelliere della “Pontificia Universidad Catolica 

Argentina” nel centesimo anniversario della facoltà di teologia 

(3.03.2015), in https://www.vatican.va/content/francesco/it/letter 

s/2015/documents/papa-francesco_20150303_lettera-universita-

cattolica-argentina.html.  

 

Paolo VI 

Lett. apost. Octagesima Adveniens (14.05.1971), in AAS 63(1971), 

401-441.  

 

Lett. enc. Populorum Progressio (26.03.1967), in AAS 59(1967), 

257-299. 

 

Concilio Vaticano II 

Cost. dogm. Gaudium et Spes (07.12.1965), in AAS 58(1966), 1025-

115. 

 

2. Fonti patristiche e autori cristiani  

 

Tommaso D’aquino 

(1996-2012) Somma teologica, Edizioni Studio Domenicano, Bologna.  

 

Agostino 

Commento ai Salmi 103,4,17, in 

https://www.augustinus.it/italiano/esposizioni_salmi/esp

osizione_salmo_125_testo.htm 

 

 

Guglielmo di Saint-Thierry 

(1984)  Contemplazione, Qiqajon, Magnano (BI).  

 

 

3. Monografie  

Altini, Carlo 

 (2018) Le maschere del progresso. Ascesa e caduta di un’ idea moderna, 

Marietti, Torino.  

http://www.vatican.va/


SReF 2/1-2 (2025): 61-77 

 

73 

 

Ancona, Giovanni 

 (2018)  Sperare. Una scommessa di libertà, Queriniana, Milano.  

Augé, Marc 

 (2010)  Che fine ha fatto il futuro? Dai nonluoghi al nontempo, Elèuthera, 

Milano.  

Bauman, Zygmunt  

 (202311)  La solitudine del cittadino globale, Feltrinelli, Roma.  

 

 (2018)  Di nuovo soli. Un’etica in cerca di certezze, Castelvecchi, Roma. 

   

 (1999) La società dell’incertezza, il Mulino, Bologna.  

 

 (1992)  Mortalità, immortalità e altre strategie di vita, il Mulino, Bologna.  

Buber, Martin   

 (1990)  Il cammino dell’uomo. Secondo l’insegnamento chassidico, 

Qiqajon, Magnano (BI).  

 

Bury, John Bagnell 

 (2018) Storia dell’idea di progresso. Indagine sulla sua origine e sviluppo, 

Eutimia, Torino.  

 

Cardini, Franco 

 (1996)   Il pellegrinaggio. Una dimensione della vita Medievale, 

Vecchiarelli, Roma.  

 

Codeluppi, Vanni 

 (2022)  Mondo digitale, Laterza, Bari.  

Cohen-Levinas, Danielle 

 (2025)  La saggezza del desiderio, Mimesis, Milano.  

Cozzoli, Mauro 

 (2010)  Etica Teologale. Fede, Carità, Speranza, san Paolo, Cinisello 

Balsamo (MI).  



SReF 2/1-2 (2025): 61-77 

 

74 

 

 (1979) L’uomo in cammino verso…, Abete, Roma.  

 

Cucci, Giovanni  

 (2007) La forza della debolezza. Aspetti psicologici della vita spirituale, 

AdP, Roma.  

Galimberti, Umberto      

 (2023)  L’etica del viandante, Feltrinelli, Milano. 

Guardini, Romano 

 (20082)  Il Signore, Vita e Pensiero, Milano.  

 (19972)  Le cose ultime: la dottrina cristiana su morte, la purificazione dopo 

la morte, la resurrezione, il giudizio, l’eternità, Vita e Pensiero, 

Milano.  

Han, Byung-Chul     

 (2024)  La crisi della narrazione. Informazione, politica e vita quotidiana, 

Einaudi, Torino.  

 

 (2023) Contro la società dell’angoscia. Speranza e rivoluzione, Einaudi, 

Torino.  

 (2021)  La scomparsa dei riti. Una topologia del presente, Nottetempo, 

Milano.  

 

 (2017) L’espulsione dell’altro, Nottetempo, Milano.  

 

 

Lardiello, Alberto 

 (2025)  Essere per la speranza. La passione e virtù della speranza in 

Tommaso d’Aquino, Pazzini Editore, Villa Verucchio.  

Lavarini, Roberto 

 (1997)  Il pellegrinaggio cristiano, Marietti, Bologna.  

Mancini, Roberto 



SReF 2/1-2 (2025): 61-77 

 

75 

 

 (2002) Il silenzio, via verso la vita, Qiqajon, Magnago (BI).  

Marcel, Gabriel 

 (1951) Homo Viator, Borla, Milano.  

Mazzarella, Eugenio 

 (2022)  Contro metaverso. Salvare la presenza, Mimesis, Milano – Udine. 

  

Mori, Massimo 

 (2022)  Esperienze del camminare, il Mulino, Bologna 2022.  

 

Palumbieri, Sabino 

 (2015) L’uomo, meraviglia e paradosso. Trattato sulla costituzione, con-

centrazione e condizione antropologica. Compendio a cura di C. 

Freni, Urbaniana, Roma.  

 

Pagano, Umberto 

 (2011) L’uomo senza tempo. Riflessioni sociologiche sulla temporalità 

nell’epoca dell’accelerazione, FrancoAngeli, Milano.  

 

 (2007)  L’uomo senz’ombra. Elementi di sociologia dell’inautentico, 

FrancoAngeli, Milano.  

Pieper, Josef 

 (1953)  Sulla Speranza, Morcelliana, Brescia.  

 

 

Regini, Massimo 

 (2021) La fede, la speranza, la carità. Teologia e morale della vita 

cristiana, Cittadella, Assisi.  

Sadin, Éric  

 (2022)  Io tiranno. La società digitale e la fine del mondo comune, Luiss, 

Roma.   

 



SReF 2/1-2 (2025): 61-77 

 

76 

 

Sandrin, Luciano 

 (2025)   Abitare la speranza, Cittadella, Assisi.  

 

Schiavone, Aldo 

 (2020) Progresso, il Mulino, Bologna.  

 

 

4. Articoli  

 

Cozzoli, Mauro 

 (2006) Dire la speranza oggi, in In dialogo XII, 1/2006, 8-9.  

 

Donati, Pierpaolo  

 (1995)  Teologia e Sociologia di fronte al futuro: un approccio relazionale, 

in Acta Philosophica, 4 (1995), 27-49.  

 

Ferrari, Michele  

 

 (2025) Identità a palinsesto: la frantumazione dell’io secondo Zygmund 

Bauman, in Per la filosofia. Filosofia e insegnamento, 123, 123-128.  

 

 (2024)  Dalla Speed society alla società nel regno. La proposta di una 

necessaria conversione, I parte, in Studia Moralia 62/1 (2024), 87-

107.  

 

 (2023) Discronia, Consumismo e nuove antropologie. Suggestioni 

antropologiche ed etiche in Byung Chul-Han, in Aquinas, 431-443.  

 

 (2022) Antropologia, Etica e Società Moderna. Analisi patologica 

dell’umano nel pensiero di Byung-Chul Han, in Per la filosofia. 

Filosofia e insegnamento, 123-126.  

Panero, Marco  

(2020)   Del Fine ultimo. Ce n’è ancora bisogno? Riconsiderazione della 

proposta tomista alla luce delle critiche contemporanee, in 

Salesianum 82 (2020), 407-453.  

 

 



SReF 2/1-2 (2025): 61-77 

 

77 

 

5. Opere in collaborazione e contributi  

 

Cardini, Franco – Luigi Russo 

 (2019)   Il pellegrinaggio Medievale, La Vela, Lucca.  

 

Costa, Cecilia 

 (2015) Nostalgia di riconciliazione, in Andreatta, Liberio – Costa, Cecilia, 

Il pellegrinaggio: tempo e lugo di conversione e riconciliazione, 

Lateran University Press, Città del Vaticano.  

 

 


