SReF 2/1-2 (2025): 61-77

Da Girovaghi a pellegrini.

Questuanti di un’etica della speranza

MICHELE FERRARI *

Anche i cristiani sono come dei pellegrini
che viaggiano tra cose corruttibili,

ma attendono l'incorruttibilita celeste.

(A Diogneto, VI).

Il pellegrinaggio € una delle forme piu antiche di espressione della fede,
esso si radica nella pit remota storia dell'umanita, ¢ manifestazione di una
esigenza spirituale profonda: giungere ai luoghi sorgivi della fede e ivi
rinnovare la propria esistenza (cfr. Mori 2022: 147). Non solo vide un suo
sviluppo dall’antichita fin a tutto il Medioevo! con un graduale arricchirsi di
nuovi significati ma oggi, in modo particolare, si dimostra essere una forma
ricercata e attuale di approccio al religioso. I versanti dai quali analizzare
questa esperienza possono essere molteplici, qui non si intende presentare
una pastorale del pellegrinaggio, né un’analisi sociale della sua rispondenza
alle dinamiche religiose post-moderne quanto, piuttosto, realizzare una
riflessione di carattere “teologico-fondativo”. Si attingera alle scienze
positive i cui dati, illuminati dalla fede, possono giovare non poco alla
elaborazione teologica?; cio per vedere come alcuni aspetti essenziali della

*

micheleferraridon@gmail.com. Docente stabile di Teologia Morale Fondamentale
presso I'l.S.S.R. Ecclesia Mater, Roma.

1 Per una prospettiva storica cfr. Lavarini: 1996; Cardini: 2019; 1996.

2 T1 Magistero sociale della Chiesa, dal Concilio Vaticano II, in poi in modo
particolare, mette in evidenza I'importanza del contributo delle scienze sociali al fine

59



SReF 2/1-2 (2025): 61-77

fisionomia del pellegrinaggio e del pellegrino, accolti nell’alveo della
coscienza cristiana, dispieghino orizzonti nuovi di senso e si aprano a piste
di riflessione feconde. Cid che considereremo, detto altrimenti, ¢ la
condizione dell'uomo come pellegrino e, assieme a cid, una possibile
prospettiva peregrinante della riflessione teologico-morale.

Due saranno i momenti della nostra riflessione: nel primo
analizzeremo quello che potremmo chiamare “I’'offuscamento” di alcuni tratti
tipici della fisionomia peregrinante dell’esistenza; nel secondo,
soffermeremo l'attenzione sul discepolo come “uomo della via” (cfr. At 9,2)
nella sua particolarita. Dove al principio dell'itinerario riflessivo si presenza
la patologia, nel secondo si vuole almeno tratteggiare la possibilita di una
terapia nell’assunzione del pellegrinaggio come metafora etica.

1. Sentieri interrotti e volti anonimi

Ritenendo fecondo il dialogo tra le scienze umane e la teologia3
ricaviamo dall’analisi sociale alcuni elementi che, tipici del pellegrinaggio,

della comprensione dell'uomo (cfr. Gaudium et Spes: n. 5; 36); ugualmente pero, ne
dice i limiti e la loro impossibilita di rispondere, in modo definitivo, ai desideri pit
profondi dell’essere umano (cfr. Octagesima Adveniens: nn. 38-40). La Chiesa
intende aiutare I'uomo a trovare la propria “fioritura” e comprensione integrale di sé
(cfr. Populorum Progressio: n. 13).

3 Sulla possibile relazione tra sociologia e teologia Donati annota: «Dove
avviene il confronto tra sociologia e teologia? Avviene, ovviamente, sul terreno dei
fatti sociali e storici. La teologia non deve per questo farsi sociologia o storia, né la
sociologia deve certamente farsi teologia. E ci si chiede: come € possibile questo? [...]
Al teologi serve forse una sociologia della vita quotidiana in relazione con una
teologia della vita quotidiana [...] E, in parallelo, ai sociologi serve forse una teologia
della vita quotidiana che stia in relazione con una sociologia della vita quotidiana»
(Donati 1995: 40; 46). Si tratta di trovare una mappa di riferimento strutturata in
“concetti di confine” mediante i quali ricercare un dialogo. Fare teologia richiede
oggi, forse ancor piu che in passato, la necessita di dialogare con il “mondo”. Come
ha scritto papa Francesco: «Insegnare e studiare teologia significa vivere su una
frontiera, quella in cui il Vangelo incontra le necessita della gente a cui va annunciato
in maniera comprensibile e significativa. Dobbiamo guardarci da una teologia che si
esaurisce nella disputa accademica o che guarda 'umanita da un castello di vetro. Si
impara per vivere: teologia e santita sono un binomio inscindibile. La teologia che
elaborate sia dunque radicata e fondata sulla Rivelazione, sulla Tradizione, ma anche
accompagni i processi culturali e sociali, in particolare le transizioni difficili»
(Francesco 2015).

60



SReF 2/1-2 (2025): 61-77

sembrano essersi celati allo sguardo: 1a meta del cammino, il ritmo del passo,
la comunanza del desiderio.

1.1. Viandanti senza meta

Aspetto imprescindibile per ogni camminare umano ¢ la conoscenza,
almeno parziale, della meta. Non é possibile pensare un itinerario - sia esso
di natura meramente fisica che, per analogia, interiore - senza di essa4. Il
profilo dell'uvomo della nostra epoca € stato variamente disegnato, per
indicarne la poverta teleologicas; Bauman si e piu volte riferito a questa
situazione antropologico-esistenziale, paragonandola al passaggio avvenuto
da una fisionomia umana pellegrina al vagabondaggio; ne riveniamo una
esposizione sintetica in un breve saggio:

N

La vita dell'uvomo moderno & stata spesso paragonata a quella del
pellegrino. L’itinerario dei pellegrini ¢ segnato in anticipo dalla
destinazione che vogliono raggiungere (nel caso dell'uomo moderno,
questa € I'immagine ideale di una vocazione, di un’identita), e tutto
quello che fanno € calcolato affinché si possano avvicinare all’obiettivo.
Il pellegrino sceglie con coerenza le tappe da seguire, perché sa che
ognuna € importante e che il loro ordine non puo essere invertito. Gli
uomini e le donne di oggi difficilmente potrebbero pensare alla propria
vita come a un pellegrinaggio, anche se lo volessero. Si puo pianificare

il proprio tragitto come un viaggio-verso-una-destinazione solo in un

4 In primo luogo, in ambito etico, si pensi all'importanza del fine ultimo nel
contesto della riflessione sul retto agire come strutturante la personalita morale. Nel
pensiero tomista, si distingue tra il fine ultimo e ’operazione con la quale 'uomo si
rivolge ad esso; con il primo termine (finis cuius) ci si puo riferire solamente a Dio,
con il secondo ad un insieme di beni e valori ordinati dalla sua considerazione.
Togliere dal “pellegrinaggio” umano il fine ultimo rende assai difficile pensare
l'unitarieta dell’agire ed una presentazione di assoluti morali (cf. Panero 2020: 407-
453). Poi, in secondo luogo, non si deve tralasciare di ritenere che il fine € sempre
primo nell’ordine dell’intenzione e ultimo in quello della realizzazione (cf. S. Th., I-
II, a. 1, ad 2). Concretamente: come si puo pensare ’agire umano senza un fine verso
il quale esso ¢ diretto?

5 Tale indebolimento — se non perdita completa — della dimensione teleologica
€ in connessione con la scomparsa del futuro nel pensiero attuale; a mancare
pertanto € la speranza. Come mette in luce M. Augé: «oggi il tempo come principio
di speranza sembra essere scomparso dalle nostre discussioni, dalle nostre coscienze
e dalle nostre prospettive politiche» (Augé 2010: 23). In proposito si rimanda a
Ferrari 2024: 95-98.

61



SReF 2/1-2 (2025): 61-77

mondo in cui sia ragionevole sperare che la mappa della propria
esistenza rimarra la stessa o quasi per tutta la vita (Bauman 2018: 30).

La destinazione fa parte dell’itinerario del pellegrino fin dall'inizio del suo
procedere, grazie ad essa puo decidere le tappe del suo avanzare, calcolare le
risorse necessarie per raggiungere il suo obiettivo. La posta in gioco €
decisamente non poco rilevante: la costruzione della propria identita. Come
si legge nell’estratto, la meta finale, tenuta presente dal pellegrino, non fa
parte del bagaglio del turista e del vagabondo. 1 girovaghi invece, vagano
incerti, senza 'obbligo di dover pensare un itinerario strutturato e ordinato;
vagabondi e girovaghi si spostano di continuo senza sapere quanto tempo
rimarranno in un luogo, senza sentirsi vincolati dall’esperienza, infatti «il
vagabondo €& un pellegrino senza meta; un nomade senza itinerario»
(Bauman 20122: 245). La domanda che ci muove ¢ la seguente: la mancanza
di destinazione ha conseguenze sulla percezione del proprio vissuto?

Si puo ritenere che la mancanza di destinazione non sia ininfluente sul
tragitto e sulla linearita del percorso tutto. Il passato non € un blocco statico
e intangibile, esso viene costruito dall'uomo che, selezionando i passi del suo
viaggio, si muove “verso” e quindi “viene da”. Per dirla altrimenti, il
depauperamento del futuro ha effetti su tutto il percorso, anche il passato ne
viene sconvolto. Come scrive Pagano:

Il modo moderno di vivere-col-progetto, all’'ombra-del-progetto, vero-
un-progetto, per-un-progetto € stato liquefatto: i fini sono stati dissolti
nei mezzi. Il futuro € ora. Il presente ¢ sempre. [...] La sistematica
decostruzione del futuro ha come contrappeso linevitabile
decomposizione del passato. Non si pensi, infatti, al passato come una
entita solida e compiuta e immutabile, come un fossile precipitato di
realta, un sedimento. Tutt’altro: il passato si fonda su un dinamismo
pari a quello del futuro: in termini biografici esso muta
incessantemente (e con modalita per niente lineari). Esso si costruisce
attraverso la scelta. E la scelta I'attimo da cui promanano sia il pro-getto
futuro quanto il pro-getto passato. E percepire il futuro in un certo
modo che illumina determinate porzioni di passato in un determinato e
“unico” modo. Il cambiamento del pro-getto implica sempre un
cambiamento, piti 0 meno pronunciato, del passato (Pagano 2007: 59-
60).

62



SReF 2/1-2 (2025): 61-77

Non e piu possibile pensare la vita in modo unitario e continuativo. Se il
pellegrino vedeva un sentiero che, sebbene impegnativo, manteneva una sua
linearita, il vagabondo post-moderno coglie, nella dinamica dello “zapping”,
immagini tra loro scollegate, parti di un tragitto non uniforme. Fuor di
metafora, la costruzione identitaria e, ancor prima, il vissuto tutto, non sono
piu pensati secondo uno schema lineare e coerente. Il principale motivo di
distinzione tra vagabondo e pellegrino non € la mancanza di preoccupazione
per la costruzione di una identita ma, piuttosto, la considerazione che essa
non debba risultare fissa, stabile e permanente. A caratterizzare la forma
nuova di passo ¢ la “sconnessione”. Colui che cammina secondo un progetto
globale deve frequentemente riferirsi ad esso, considerarlo lungo il suo
incedere, lasciarsi informare; non cosi 'uomo della nostra epoca, nomade
che deve poter cambiare spesso itinerario e muoversi cosi “attraverso le
identita”, pensate instabili e presto revocabili (cf. Bauman 20122/I1: 223-
225)°,

Ma c’e da dire anche che la questione della costruzione identitaria ha a
che fare con una crisi previa, quella dell’esperienza e della sua narrazione.

L’esperienza ha perso la sua dimensione semantica di compimento di
un viaggio, essa invece si € trasmutata in assemblaggio di momenti che
accadono improvvisamente e scompaiono ancor piu velocemente (cf.
Bauman 1999: 65). In questo sistema in cui non si rinviene nulla di stabile su
cui poggiare i propri passi, domina l'interruzione continua del tragitto. Il
filosofo contemporaneo Byung-Chul Han, nel suo La crisi della narrazione,
si € soffermato sulla crisi dell’esperienza in tal senso. Infatti, la continuita,
assieme alla stabilita sono elementi essenziali dell’esperienza umana;
quest’ultima «istituisce un continuum storico» (Han 2024: 26). Il
continuum, o potremmo dire il “tragitto”, & stato sostituito dalla necessita di
“sopravvivere” (cf. Han 2023: 8), cercando continuamente nuovi inizi capaci
di rianimare l’emozione delle partenze, la simultaneita ¢ divenuta piu
significante della storia (cf. Bauman 1992: 30).

6 Sulla questione dell’identita in Bauman e, in special modo, del passaggio dal
pellegrino al turista mi permetto di rimandare ad altri studi gia effettuati cfr. Ferrari:
2025; 2023; 2022.

63



SReF 2/1-2 (2025): 61-77

Ripartire sempre e farlo velocemente € cio che conta, “fare qualcosa” e
farlo in modo performante viene piu considerato del come lo si faccia
(Pagano 2011: 30).

Da ultimo tutto cio ¢ legato alla perdita di un senso ultimo dell’essere,
a quella che la teologia chiama dimensione escatologica’. L’errante, non tiene
certo in considerazione la promessa della realizzazione della salvezza, né ha
in mente la beatitudine capace di compiere ogni anelito umano; eppure, nella
nostra epoca — ormai posteriore alla secolarizzazione — manca anche
I'illuminista fede nel progresso, non vi € né salvezza ultraterrena e né salvezza
dal progressos. Il viandante errante nel suo incedere «dilata a tal punto
l'orizzonte fino ad abolirlo come orizzonte, come punto di riferimento, come
incontro della terra con il suo cielo» (Galimberti 2023: 360).

1.2. La rumorosa solitudine del passo

I pellegrinaggi, fin da quelli piu antichi e famosi, muovevano masse
in vista del raggiungimento di una meta comune e divenivano sede di
condivisione e socializzazione, il vagabondaggio porta con sé notevoli
difficolta relazionali, prima fa tutte un profondo senso di solitudine. Non
manca solo la meta, ma anche la sua fraterna condivisione. Dove la
produzione e la competizione hanno fatto il loro ingresso nella coscienza
prendendovi stabile dimora, & cessata la possibilita di percepire la
comunanza; I'io centrato su di sé, poi, non riesce a sentire il ritmo dell’altro.
Lalogica della produzione e del consumo ha intaccato ogni ambito, compreso

7 Si deve dire che anche la teologia ha operato una “riduzione escatologica”
non indifferente per la comprensione del vissuto. La speranza, nella riflessione, nella
predicazione e nella catechesi, ha subito uno spostamento ad un futuro “non
osservabile”, lontano e ultimo. Dove la speranza non ¢ piti la venuta di Dio che opera
gia nel presente ma solo “ultima risorsa”, essa €& soggetta a diffidenza e rischia di
divenire ininfluente per il vissuto (cfr. Cozzoli: 2006).

8 La considerazione della categoria progresso ¢ mutata nel corso dei secoli e
se poteva, in un passato ormai lontano per la sensibilita post-moderna, essere
collegata alla visione di un miglioramento, oggi non piti. Sembrerebbe infatti che,
impoverita da ogni possibile apertura al futuro, questa categoria si sia ritrovata
incapace di alimentare la speranza umana; oggi non ci si aspetta nulla di migliore nel
futuro. Cfr. Schiavone: 2020; Altini: 2018; per una trattazione storica cfr. Bury:
2018; sulla fine del “mito progresso” in riferimento al mutato assetto temporale cfr.
Ferrari 2024.

64



SReF 2/1-2 (2025): 61-77

quello delle relazioni, oramai ci rapportiamo ad esse come consumatori (cfr.
Han 2021: 12; Ferrari 2023: 433-435), operando una specie di decostruzione
della beatitudine. Cio che di grande e bello si poteva desiderare e a cui
tendere con tutta la propria capacita di sperare € stato decostruito in tanti
pezzi, oggi si deve prendere quanto piu, consumando la vita a piccoli sorsi di
godimento fugace’.

Infatti, le relazioni richiedono durata e la capacita di guardare ad un
futuro buono e desiderabile; oggi, dove tutto deve essere consumato nel
minor tempo possibile e non durare, investire su cio che permane appare
almeno contro corrente, se non una perdita di tempo.

Potrebbe sembrare forse strano che mai come nell’era dei social e
delle community I'uomo si percepisca bloccato nella socialita e ferito nella
capacita di creare comunita, eppure questi sono proprio alcune delle perdite
riscontrabili nella fisionomia del vagabondo. Le cause meriterebbero
un’analisi profonda, ci si limita qui a considerare alcuni aspetti. Anzitutto
Eric Sadin in un saggio sulle dinamiche che hanno portato alla fine del
“mondo comune” cosi si esprime:

Oggigiorno viviamo lo stato ossimorico dell'isolamento collettivo [...] la
consapevolezza, sempre reiterata, di dover fare affidamento soprattutto
su se stessi — o, al limite, sui propri cari o su relazioni claniche —
contribuisce a introdurre, in vari modi, uno scarto con gli altri e a
considerarli non come propri simili — destinatari, dunque, di una
medesima condizione — ma come possibili ostacoli alla propria volonta
(Sadin 2022: 210-211).

L’altro viene percepito quindi come estraneo e pericoloso. A ben vedere
anche questo atteggiamento é collegato alla mancanza di prospettiva. Infatti,
se il futuro e celato, 'angoscia diviene violenza e necessita di difendersi nei

9 E Bauman l'autore di questo pensiero. Infatti, in Mortalitd, immortalita e
altre strategie di vita cosi scrive: «Nella societa nata alla fine dell’eta moderna ¢ la
maestosa ma distante beatitudine a venire decostruita in un contenitore pieno di
soddisfazioni grandi o piccole, ma sempre a portata di mano, affinché nell’estasi del
godimento la sembianza della perfezione finale possa dissolversi e svanire alla vista
[...] Limmortalita € nomade quanto i nomadi di cui si mette al servizio» (Bauman
1992: 218).

65



SReF 2/1-2 (2025): 61-77

confronti di chi e considerato non come un compagno di viaggio ma possibile
attentatore, non appartenente al proprio “mondo” (Han 2017: 22)°,

2. La Speranza trasformante del Pellegrino

Questa seconda tappa intende rinvenire nella speranza la possibilita di
un cambio di passo e la riacquisizione di un “sentire” dell’esistenza come
peregrinante. Se il pellegrino forse non conosce perfettamente la meta, ne
serba il racconto, sa che altri vi sono gia giunti e dispone il suo itinerario in
base ad essa ed e, altresi, proprio camminando che diviene pienamente se
stesso; la visione della meta gli viene illuminata dalla relazione con Colui
che solo & «la vera, grande speranza dell'uomo che resiste nonostante tutte le
delusioni» (Benedetto XVI 2007: n. 27) e che € capace di far fare, mediante
la partecipazione di sé, una nuova esperienza di umanita. Vediamo come
I'uomo possa dirsi costitutivamente pellegrino e come cio si compia con il
dono della virtu teologale della speranza.

2.1.L'uomo pellegrino: speranza e cammino comune

Il filosofo francese Gabriel Marcel ha messo in luce come 'uomo sia
costitutivamente itinerante, con la fermata e la stasi coinciderebbe la perdita
della sua stessa umanita, egli sempre € in cammino verso, mosso dalla
dialettica dell’attesa (cfr. Marcel 1951: 129; Cozzoli 1979: 163). L’essere

1o Han analizza ’'angoscia nel suo testo L’espulsione dell’Altro, essa appare
generata, tra le sue svariate cause, dal «crollo del famigliare orizzonte di
comprensione» (Han 2017: 22) e «dall’estraneo, I'inquietante, I'ignoto» (ibid.: 41).
Bauman, analizzando la solitudine, vede nell'incertezza del futuro I’elemento che
rende incapaci di assumersi la responsabilita di operare un cambiamento e
impegnarsi per il bene comune. In La solitudine del cittadino globale infatti scrive:
«Le persone che si sentono insicure, che diffidano di cio che il futuro potrebbe
riservare loro e che temono per la propria sicurezza personale, non sono veramente
libere di assumersi i rischi che I’azione collettiva comporta. Non trovano il coraggio
di osare né il tempo di immaginare modi alternativi di vivere insieme» (Bauman
2000: 13).

11 Su questo argomento si tenga presente la riflessione di Pieper. L’homo viator
non vaga in modo indefinito senza direzione alcuna, egli cammina verso l’essere,
distaccandosi dall’annientamento del nulla. Finché cammina puo cadere nel nulla
ma € proprio con il suo procedere che acquisisce la sua piena essenza (cfr. Pieper

1953: 12-14)

66



SReF 2/1-2 (2025): 61-77

umano si erge sopra la sola materialita ed ¢ dinamicamente teso verso cio
che non e possibile limitare, egli & attratto dal significato profondo della
realta, al punto che puo essere considerato come pellegrino dell’assoluto
(Palumbieri 2015: 201). La tensione dinamica alla quale si sta facendo
riferimento e espressione del legame esistente tra vita umana e speranza; se
molteplici sono i desideri e le attese che ogni uomo puo manifestare nella sua
esistenza, piu radicalmente, si puo affermare che

l'uomo vive di speranza: non soltanto delle molte speranze che ne
costellano l'esistenza, ma della speranza al singolare che la fermenta
nella sua interezza. Questa ¢ radicalmente altra rispetto alle speranze
plurali: speranze periferiche e penultime, legate ai desideri che le
attivano e alle possibilita eventuali dell'uomo di soddisfarle. Oltre le
molte speranze c’¢ la speranza una e unica, legata all’essere e alla
globalita della vita, al fine ultimo e salvifico della sua esistenza (Cozzoli
2010: 327).

L’'uomo puo portarsi oltre cio che dato e gli si para dinnanzi e questo perché
la speranza ¢ inscritta nel suo essere; differentemente dal mondo pre-umano,
mai egli vede coincidere la sua esistenza con cio che & dato e staticamente
sperimentabile, la sua dimora € oltre. Nella capacita di desiderare, naturale
e propriamente umana, € possibile rinvenire cid che muove il passo di
ognuno: desiderio e speranza sono realta tra loro inscindibili’2; ed € proprio
il desiderio ad aprire all'incontro con l'altro*s e con I'assolutamente Altro,
potremmo dire a configurare il cammino umano come peregrinazione. La
speranza allora, umanamente intesa, non solo € connaturale ma implica

12 ] ulteriorita alla quale ci riferiamo & sperimentabile psicologicamente con la
dinamica del desiderio. Esso esprime la capacita di trascendenza umana e ha una
reale consonanza con la speranza. Nel desiderio & possibile trovare anche una
connessione etica tra persona, speranza e decisionalita, infatti esso «riguarda una
realta che & promessa nel futuro e percio richiede impegno e sacrifici» (Regini 2021:
201).

13 1] filosofo Roberto Mancini, sul desiderio - in relazione con la speranza -
come tensione e apertura verso l’altro, cosi scrive: «Per quanto il desiderio, come la
speranza possa volgersi a ideali, valori cognitivi, estetici, economici o morali, a
situazioni o eventi, la sua specifica intenzionalita ¢ sempre diretta in ultima istanza
a una realta personale. Il desiderio, come si é rilevato, cerca la persona, vuole un
altro» (Mancini 2022: 77).

67



SReF 2/1-2 (2025): 61-77

apertura al volto dell’altro, disposizione dell’io all'incontro con il tu; lo aveva
ben compreso Gabriel Marcel che nel suo Homo viator chiaramente afferma:
«la speranza & sempre legata a una comunione [...] Questo & talmente vero
che ci possiamo domandare se la disperazione e la solitudine non siano in
fondo identiche» (Marcel 1980: 60).

Sulla scia delle riflessioni appena esposte possiamo affermare che la
categoria riflessiva del pellegrinaggio puo essere ancora pensata e, partendo
dalle profondita che abitano I'uomo, vista come chiave per una educazione
del desiderio/speranza, in un contesto che negando la visione dell'uomo teso
verso lulterioritd, opera una schizofrenica ferita antropologica. E vero,
Bauman, attesta 'impossibilita di pensare 'uomo pellegrino sulla base del
venire meno della durata, della visione e dell'unitarieta del percorso, eppure,
riteniamo sia possibile recuperare la categoria del pellegrino a partire da una
prospettiva piu profonda. Desiderio e speranza formano un binomio
indispensabile alla vita'4, non possono essere considerati elementi opzionali,
costituiscono le forze che animano ogni azione (Cucci 2007: 166).

Da ultimo si intende sottolineare che la speranza apre lo sguardo al
futuro, rende possibile vedere oltre I'istantaneo e fugace; essa, sebbene
distinta dal semplice ottimismo, interagisce con esso, e incide su ogni
dimensione della persona consentendo la scelta di comportamenti concreti
in grado di superare con energia le difficolta e conseguire il bene (cfr. Sandrin
2025: 27-35), anche quando questo si fa arduo®s.

14 Tommaso D’Aquino afferma che la speranza opera un rafforzamento del
desiderio. In proposito nella Summa Theologiae leggiamo: «La speranza pud
causare e accrescere I’amore sia a motivo del piacere che 'accompagna, sia a motivo
del desiderio, poiché la speranza rafforza il desiderio: infatti non si desidera cosi
intensamente cio che non si spera» (Tommaso D’Aquino, S. Th., I-II, q. 27, a. 4, ad
3). Sulla speranza e lo status viatoris dell'uomo in Tommaso d’Aquino cfr. Lardiello
2025: 107-117.

15 Si pensi in proposito al fatto che in Tommaso d’Aquino la speranza ha come
fondamento naturale l'aggressivita. La speranza dona la forza necessaria per
affrontare i problemi che si frappongono nel cammino e di gioire della vita (cfr. Cucci
2008: 40).

68



SReF 2/1-2 (2025): 61-77

2.2. La speranza nata dallamore: possibilita di un nuovo passo

L’'uomo, reso pellegrino dall’accoglienza dei suoi desideri pit profondi,
puo scoprire poi la vera e grande speranza capace di durare per sempre e di
rinnovare tutto il cammino (Benedetto XVI 2007: n. 27). Romano Guardini,
riflettendo sull'uomo e la speranza, afferma che dalla costatazione di cio che
ferisce la natura umana, dal fluire inarrestabile di tutte le cose, dal
cambiamento di ogni realta e dalla difficolta di cogliere il senso di tutto cio,
si puo prendere realmente coscienza della speranza. L'uomo continua a
mantenere il sentimento che tutto cio non dovrebbe verificarsi cosi, la stessa
disperazione® e o scoraggiamento rimarcano questa constatazione.
Solamente Dio, il cui pensiero non e sradicabile dal cuore a cui si impone il
pensiero che, nonostante tutto cio, la bonta é presente e questa deriva da un
altrove. Questa percezione ¢ vista dal teologo come una predisposizione alla
speranza cristiana, un preambolo alla sua accoglienza, fino a quando

In Cristo ¢ avvenuto allora un fatto inaudito: egli ci ha rivelato quali
sono le disposizioni di Dio nei nostri riguardi. Egli non disprezza il
mondo; non lo odia; non si fa gioco d’esso; non lo guarda dall’alto in
una olimpica impassibilita, ma lo ama. Se si ama qualcuno vuol dire che
si partecipa alla sua vita, donando e ricevendo [...] Dio fattosi uomo, si
leva in mezzo a noi e dice a ciascuno di noi, anche a me: «voglio che tu
abbandoni il tuo stato di derelitto. Voglio la tua salvezza. Ascoltare
queste parole, credere possibile questa promessa e farvi assegnamento
nonostante tutto cio che in noi e intorno a noi vi si oppone — ecco cos’e
la speranza cristiana» (Guardini 20082: 63).

La speranza € legata a doppio filo con 'amore, infatti, solamente «chi viene
toccato dall’amore comincia a intuire che cosa sarebbe propriamente “vita”»
(Benedetto XVI 2007: n. 27). Nell'incontro con lui si accede ad una vita
realmente nuova e allora anche il passo puo cambiare: dalla corsa iperveloce,
incapace di apprezzare meta e andatura stessa, alla contemplazione amante,
desiderosa di cercare in ogni cosa le orme di colui che lo ama e di poterlo
stringere a sé. Accogliendo I'amore di Colui che si é fatto pellegrino e messo

16 Come scrive Pieper: «disperare e contraddirsi, infrangere se stesso [...] Nella
disperazione I'uomo nega in fondo la sua propria brama, che ¢ indistruttibile, come
lui stesso» (Pieper 1953: 35).

69



SReF 2/1-2 (2025): 61-77

sulla strada dell'uomo per custodire i suoi con cura e affetto, proporgli
U'appartenenza propria degli amici (cfr. Francesco 2024: n. 34), e donargli
la pienezza della sua vita (cfr. Gv 10,10), nasce un nuovo modo di incedere,
ispirato da desiderio e soave passione, in ultima analisi dalla speranza: il
peregrinare proprio del cristiano. Questa non € una corsa solipsistica, priva
di orizzonte, ma un comune procedere, un essere trascinati dall’amore (cfr.
Ct 1,4)v.

La speranza allora mette nello stato d’essere proprio del viatore, fa
camminare tra il gia dell’amore ricevuto e il non ancora del futuro che sta
operando e portando con sé una novita d’essere (cfr. Conti 2002: 78). Se la
forza propria della speranza — attinta dall’amore — & presentare una
differente visione del passo e renderla possibile, la conversione che fa appello
alla coscienza del girovago € quella a «rovesciare I'orientamento dalla cose a
Dio» (Guardini 20082: 66). Attraverso la comprensione della categoria del
pellegrinaggio, cristianamente intesa (e a nostro avviso cio € lo specifico
anche del reale pellegrinaggio ai luoghi della fede!8), si viene messi di fronte
alla possibilita di un nuovo inizio; questo significa la necessita di «scegliere
se vogliamo limitare la fede all’ambito del sentimento e orientare i nostri
pensieri secondo quelli di tutti, oppure se intendiamo essere cristiani anche
nel modo di pensare» (Guardini 19972: 92).

Conclusioni

Sperare nella nostra epoca non ¢ affatto semplice, la fisionomia della
vita come pellegrinaggio € resa opaca dalle modalita consumistiche del
vivere, il tempo sganciato dal prima e dal dopo e, piu ancora, il senso di
solitudine (cfr. Ancona 2018: 17-19), rendono affannoso lincedere.

17 ’amore porta con sé un modo nuovo anche di pensare la relazione di fede,
essa diviene un pellegrinaggio amoroso. Come testimonia Guglielmo di Saint-
Thierry, la contemplazione ¢ manifestazione d’amore che, rende possibile un
pellegrinaggio intellettuale e affettivo, animato da desiderio profondo. Cosi si legge
nel suo De Contemplando Deo: «Chi desidera ama sempre desiderare, chi ama
desidera sempre amare [...] Questo slancio d’amore & il compimento dell'uomo.
Procedere sempre cosi € arrivare» (De Contemplando Deo, n. 5-6).

18 Sul pellegrinaggio come pratica religiosa particolarmente consona alla
nostra epoca e come immagine di uno stile di vita peculiare cfr. Costa 2015: 119-124.

70



SReF 2/1-2 (2025): 61-77

Rieducare la capacita di desiderare diviene oggi una necessita perché si possa
cogliere le profondita dell'umano, porre il fondamento per accogliere la
speranza piu grande e pensare l’esistenza come orientata. Il desiderio e il
dinamismo del pellegrino, esso tende all'invisibile, come scrive la filosofa
contemporanea Danielle Cohen-Levinas:

La saggezza del desiderio non € tematizzabile. Essa tocca un oggetto che
non si materializza mai completamente, tra fenomeno e non fenomeno,
tra carne e corpo, tra pelle e una nudita che pud giungere fino
all'invisibile. La mano che tocca I'invisibile evade dall’essere per esporsi
a questo non-essere ancora. Il desiderio & visto cosi come una finalita
senza fine, un movimento che rida impulso al movimento stesso, una
pulsione di vita tesa verso un futuro non ancora futuro [...] (Cohen-
Levinas 2025: 30).

Parole queste che fanno venire alla mente, il peregrinare animato dalla
speranza capace di far camminare come se si vedesse linvisibile (cfr. Eb
11,27). La categoria antropologica del pellegrino — differentemente dal
girovago sperduto — attinge la sua ragion d’essere dalla grande speranza
portata dall’amore salvifico del Cristo, Ospite e pellegrino in mezzo a noi
(Messale Romano, Preghiera Eucaristica Comune VII). Assumendo la
categoria del pellegrinaggio nella riflessione teologica ci si colloca in un
orizzonte di senso profondo e sapientemente umano, memore che «La nostra
vita, adesso, € speranza, poi sara eternita» (Agostino: 103, 4,17).

Bibliografia

1. Magistero

Benedetto XVI
Lett. enc. Spe Salvi (30.11.2007), in AAS 99(2007), 985-1027.

Francesco
Lett. enc. Dilexit nos (24.10.2024), in AAS 116(2024), 1369-1438.

71



SReF 2/1-2 (2025): 61-77

Lett. al Gran Cancelliere della “Pontificia Universidad Catolica
Argentina” nel centesimo anniversario della facolta di teologia
(3.03.2015), in https://www.vatican.va/content/francesco/it/letter
s/2015/documents/papa-francesco_20150303_lettera-universita-
cattolica-argentina.html.

Paolo VI
Lett. apost. Octagesima Adveniens (14.05.1971), in AAS 63(1971),

401-441.

Lett. enc. Populorum Progressio (26.03.1967), in AAS 59(1967),
257-299.

Concilio Vaticano II
Cost. dogm. Gaudium et Spes (07.12.1965), in AAS 58(1966), 1025-
115.

2. Fonti patristiche e autori cristiani

Tommaso D’aquino
(1996-2012)  Somma teologica, Edizioni Studio Domenicano, Bologna.

Agostino
Commento ai Salmi 103,4,17, in
https://www.augustinus.it/italiano/esposizioni_salmi/esp
osizione_salmo_125_testo.htm

Guglielmo di Saint-Thierry
(1984) Contemplazione, Qiqajon, Magnano (BI).

3. Monografie
Altini, Carlo

(2018) Le maschere del progresso. Ascesa e caduta di un’ idea moderna,
Marietti, Torino.

72


http://www.vatican.va/

SReF 2/1-2 (2025): 61-77

Ancona, Giovanni

(2018) Sperare. Una scommessa di liberta, Queriniana, Milano.

Augé, Marc

(2010) Che fine ha fatto il futuro? Dai nonluoghit al nontempo, Eléuthera,
Milano.

Bauman, Zygmunt
(20231)  La solitudine del cittadino globale, Feltrinelli, Roma.
(2018) Di nuovo soli. Un’etica in cerca di certezze, Castelvecchi, Roma.

(1999) La societa dell'incertezza, il Mulino, Bologna.

(1992) Mortalita, immortalita e altre strategie di vita, il Mulino, Bologna.

Buber, Martin

(1990) Il cammino delluomo. Secondo linsegnamento chassidico,
Qiqajon, Magnano (BI).

Bury, John Bagnell
(2018) Storia dell’idea di progresso. Indagine sulla sua origine e sviluppo,
Eutimia, Torino.

Cardini, Franco
(1996) Il pellegrinaggio. Una dimensione della vita Medievale,
Vecchiarelli, Roma.

Codeluppi, Vanni

(2022) Mondo digitale, Laterza, Bari.

Cohen-Levinas, Danielle

(2025) La saggezza del desiderio, Mimesis, Milano.

Cozzoli, Mauro

(2010) Etica Teologale. Fede, Carita, Speranza, san Paolo, Cinisello
Balsamo (MI).

73



SReF 2/1-2 (2025): 61-77

(1979) L’uomo in cammino verso..., Abete, Roma.

Cucci, Giovanni
(2007)  La forza della debolezza. Aspetti psicologici della vita spirituale,
AdP, Roma.

Galimberti, Umberto

(2023) L’etica del viandante, Feltrinelli, Milano.
Guardini, Romano
(20082) Il Signore, Vita e Pensiero, Milano.

(19972)  Lecose ultime: la dottrina cristiana su morte, la purificazione dopo
la morte, la resurrezione, il giudizio, leternita, Vita e Pensiero,
Milano.

Han, Byung-Chul

(2024) La crisi della narrazione. Informazione, politica e vita quotidiana,
Einaudi, Torino.

(2023) Contro la societa dell’angoscia. Speranza e rivoluzione, Einaudi,
Torino.

(2021) La scomparsa dei riti. Una topologia del presente, Nottetempo,
Milano.

(2017) L’espulsione dell’altro, Nottetempo, Milano.

Lardiello, Alberto

(2025) Essere per la speranza. La passione e virttt della speranza in
Tommaso d’Aquino, Pazzini Editore, Villa Verucchio.

Lavarini, Roberto

(1997) 1l pellegrinaggio cristiano, Marietti, Bologna.

Mancini, Roberto

74



SReF 2/1-2 (2025): 61-77

(2002)  Ilsilenzio, via verso la vita, Qigajon, Magnago (BI).
Marcel, Gabriel
(1951) Homo Viator, Borla, Milano.

Mazzarella, Eugenio

(2022) Contro metaverso. Salvare la presenza, Mimesis, Milano — Udine.

Mori, Massimo
(2022) Esperienze del camminare, il Mulino, Bologna 2022.

Palumbieri, Sabino
(2015) L’uomo, meraviglia e paradosso. Trattato sulla costituzione, con-
centrazione e condizione antropologica. Compendio a cura di C.
Freni, Urbaniana, Roma.

Pagano, Umberto
(2011) L'uomo senza tempo. Riflessioni sociologiche sulla temporalita
nell’epoca dell’accelerazione, FrancoAngeli, Milano.

(2007) Luomo senzombra. Elementi di sociologia dell'inautentico,
FrancoAngeli, Milano.

Pieper, Josef

(1953) Sulla Speranza, Morcelliana, Brescia.

Regini, Massimo

(2021) La fede, la speranza, la carita. Teologia e morale della vita
cristiana, Cittadella, Assisi.

Sadin, Eric
(2022)  Io tiranno. La societa digitale e la fine del mondo comune, Luiss,
Roma.

75



SReF 2/1-2 (2025): 61-77

Sandrin, Luciano
(2025) Abitare la speranza, Cittadella, Assisi.

Schiavone, Aldo
(2020) Progresso, il Mulino, Bologna.

4. Articoli

Cozzoli, Mauro
(2006) Dire la speranza oggi, in In dialogo X11, 1/2006, 8-9.

Donati, Pierpaolo
(1995) Teologia e Sociologia di fronte al futuro: un approccio relazionale,
in Acta Philosophica, 4 (1995), 27-49.

Ferrari, Michele

(2025) Identita a palinsesto: la frantumazione dell’io secondo Zygmund
Bauman, in Per la filosofia. Filosofia e insegnamento, 123, 123-128.

(2024) Dalla Speed society alla societa nel regno. La proposta di una
necessaria conversione, I parte, in Studia Moralia 62/1 (2024), 87-
107.

(2023) Discronia, Consumismo e nuove antropologie. Suggestioni
antropologiche ed etiche in Byung Chul-Han, in Aquinas, 431-443.

(2022)  Antropologia, Etica e Societa Moderna. Analisi patologica
dell'umano nel pensiero di Byung-Chul Han, in Per la filosofia.
Filosofia e insegnamento, 123-126.

Panero, Marco

(2020) Del Fine ultimo. Ce n’¢ ancora bisogno? Riconsiderazione della
proposta tomista alla luce delle critiche contemporanee, in
Salesianum 82 (2020), 407-453.

76



SReF 2/1-2 (2025): 61-77

5. Opere in collaborazione e contributi

Cardini, Franco — Luigi Russo

(2019) 1l pellegrinaggio Medievale, La Vela, Lucca.

Costa, Cecilia
(2015) Nostalgia di riconciliazione, in Andreatta, Liberio — Costa, Cecilia,
Il pellegrinaggio: tempo e lugo di conversione e riconciliazione,
Lateran University Press, Citta del Vaticano.

77



