SReF 2/1-2 (2025): 43-58

I1 significato del pellegrinaggio.

Motivazione e valori alla luce della Psicologia esistenziale e
della Psicologia della religione.

DOMENICO BELLANTONT *

L’'uomo non puo pensare alla propria vita
se non come a un pellegrinaggio.

Homo viator. Pellegrino dell’Assoluto.
(Papa Giovanni Paolo II, 1920-2005)

L’attualita del Giubileo della Speranza, indetto da Papa Francesco,
rende attualissimo il tema del pellegrinaggio. Infatti, dal 25 dicembre 2024
al 6 gennaio 2026, sara possibile per tutti i fedeli che lo desiderano recarsi e
attraversare la Porta Santa della Basilica di San Pietro in Vaticano.

In realta, il pellegrinaggio, ogni pellegrinaggio, assume il significato di
metafora della vita, come evidenziato dall’esergo di Giovanni Paolo II. Cio
acquista ancor piu valenza alla luce dell’approccio analitico-esistenziale di
Viktor E. Frankl (1905-1997), uno dei modelli psicologici elettivi, all'interno
della disciplina della Psicologia della religione, per leggere e comprendere la
condotta religiosa e spirituale dell'uomo.

Infatti, per Frankl la vita ¢ da intendersi come un cammino verso uno
Scopo, un percorso caratterizzato piuttosto che da certezze da un

* bellantoni@unisal.it. Docente di Psicologia della religione presso 1'Universita
Salesiana e I'Universita Lateranense di Roma, oltre ad insegnare Analisi esistenziale
frankliana presso I'Istituto di Psicologia Umanistica Esistenziale di Roma

41


mailto:bellantoni@unisal.it

SReF 2/1-2 (2025): 43-58

atteggiamento di ininterrotta ricerca di senso, di quel senso della vita capace
di illuminare e riempire di significati 'intera esistenza, vero antagonista a
quel sentimento di noia e vuoto che sembra segnare 1’esperienza dell'uomo
contemporaneo e, in particolare, dei piu giovani.

In tal senso, di recente e andata via via progressivamente
confermandosi e riaffermandosi il fenomeno dell'intraprendere
pellegrinaggi, in forma di cammino o di turismo religioso, che evidentemente
rispondono proprio a una insopprimibile ricerca di senso, almeno nelle sue
forme pitt mature e spiritualmente ricche. Pertanto, possiamo dire che,

nella societa contemporanea, cosi come il sacro convive con il processo
di secolarizzazione, allo stesso modo il pellegrinaggio convive con il
turismo, ed in particolar modo con il turismo religioso (Nocifora 2010:
185).

A questo riguardo, nel presente articolo, innanzitutto, si descriveranno le
tipologie di pellegrinaggio e le sue modalita, da quelle piu tradizionali a
quelle pit innovative. Quindi, si passera a individuare le motivazioni e i valori
che & possibile intercettare nelle diverse forme di pellegrinaggio, da quelle
del cammino di fede a quelle del piti contemporaneo turismo religioso.

1. Le diverse forme di “pellegrinaggio”

Parlando di “pellegrinaggio”, non si puo non considerarne anche la sua
variante tipica nella societa contemporanea, rappresentata dal cosiddetto
“turismo religioso”. Le due forme spesso ambiguamente sovrapposte se non
addirittura identificate, mantengono in realta alcune sostanziali differenze.

Infatti, pellegrinaggio e turismo religioso, sebbene mantengano una
convergenza riguardo alle mete, rappresentate dai “luoghi sacri”,
comunemente intesi, possono differire certamente in relazione ai mezzi con
cui si raggiunge la meta religiosa e, non di rado, anche da un punto di vista
motivazionale.

Potremmo dire in sostanza che il processo di secolarizzazione, che
coinvolge I'insieme della societa moderna, giunge sino a secolarizzare
anche le mete del pellegrinaggio tradizionale, trasformandole in mete
di un movimento turistico caratterizzato la maggior parte delle volte in
senso culturale, o etico/sociale, o naturalistico/salutista (Nocifora
2010: 186).

42



SReF 2/1-2 (2025): 43-58

Vediamo, piu nel dettaglio, ciascuna delle due tipologie.

1.1. Il “pellegrinaggio tradizionale”

Innanzitutto, partendo dalla tipologia piu tradizionale e comprensiva,
intendiamo per

pellegrinaggio il viaggio che il fedele di una determinata confessione
compie in adempimento di una precisa prescrizione prevista dal suo
credo religioso (Nocifora 2010: 185).

Tale definizione rimanda anche al modello di Turner, che interpreta il
pellegrinaggio come “rito di passaggio”: una pratica religiosa diffusa nelle
diverse confessioni e che rimanda alla prescrizione di visitare un certo luogo
sacro, di culto alla divinita, allo scopo di consolidare/rafforzare
l’appartenenza del credente alla comunita (Turner e Turner 1997).

Nelle societa integraliste, in cui c¢’é coincidenza tra istituzioni civili e
religiose, come ad esempio in alcuni Stati Islamici, il “pellegrinaggio” ha uno
status tale da avere la supremazia su qualsiasi altro aspetto della vita civile,
per cui al volo charter dei pellegrini viene data la precedenza sugli stessi voli
di linea, dando per scontato che questi possano conseguentemente
accumulare notevoli ritardi (Nocifora 2010: 183).

Chiaramente, questo discorso cambia radicalmente quando si
consideri il pellegrinaggio all'interno delle societa post-moderne e
secolarizzate. Qui, lo stesso modello di Turner potra essere applicato solo in
forma metaforica: in questo caso allo status di “pellegrino” si sostituisce
quello di turista; quest’ultimo solo esteriormente potra essere assimilato al
primo, mentre al livello piut profondo di questi non presentera piu
I'intenzionalita di incontro con il sacro, con il divino. Pertanto, in questo
caso, piu che di “pellegrinaggio” sara piu indicato parlare di “turismo
religioso”, tipologia di cui ci occuperemo piu nel dettaglio nel prossimo
paragrafo.

Un discorso a parte vogliamo riservarlo per il piu specifico
“pellegrinaggio cristiano”, con una ulteriore, particolare attenzione al recarsi
a Roma, luogo simbolo della cristianita (cfr. la Via Francigena), assieme alle
due altre grandi mete rappresentate dalla Terra Santa e, come detto, da

43



SReF 2/1-2 (2025): 43-58

Santiago de Compostela.

A questo riguardo, se € certamente vero, che lo stesso Francesco si reco,
a piedi, a Roma nel 1210, & anche vero che quel “pellegrinaggio” ebbe uno
scopo preciso: far si che il Papa di allora, Innocenzo III, approvasse la regola
monastica redatta dal Santo di Assisi (Le Goff 2002: 1184). La verita € che
Roma assurge a meta di pellegrinaggio a partire dal 1294, grazie al Papa
Celestino V che, riprendendo la tradizione biblica, indice un “anno del
perdono”, concesso a chi si rechi in pellegrinaggio nella Citta dei Papi. Fu poi,
il Pontefice Bonifacio VIII a istituire il primo Giubileo, nel 1300, che
permetteva ai pellegrini di ottenere 'indulgenza plenaria, grazie alle visite
delle basiliche di San Pietro e di San Paolo fuori le mura (Nocifora 2010: 187).

Da allora, i Giubilei si susseguirono sempre con maggiore frequenza,
consolidando la tradizione del pellegrinaggio romano. Ad oggi, Roma & piena
di pellegrini, provenienti da ogni angolo della Terra, con motivazioni
religiose, spirituali o pseudo tali o anche semplicemente turistico-culturali.

Dal punto di vista del “pellegrinaggio religioso”, lo sviluppo di Roma
quale meta privilegiata dai pellegrini di tutto il mondo e, in particolare,
dall'Ttalia e dall’Europa, ha parallelamente portato a una progressiva
riscoperta — pur senza mai essere paragonabile al pit famoso Camino —della
Via Francigena, I'antica via attraverso cui si entrava a Roma, provenendo dal
Nord-Italia e dalla Francia.

1.2. Il “turismo religioso”

Per quanto riguarda, invece, la seconda e piti contemporanea forma di
“pellegrinaggio”, si evidenzia come, in relazione alla Chiesa Cattolica, vada
registrata una legittimazione della forma del “turismo religioso”, da parte
della Congregazione per il Clero, in un documento del 1969 denominato
“Direttorio generale per la pastorale del turismo Peregrinans in terra” (SCPC
1969). Tale documento verra ripreso nel 1978, in Chiesa e mobilita, che
evidenziera come il turismo religioso si serva dei mezzi tipici del turismo
(PCPMT 1978).

1 In realta, vanno considerati anche altri siti particolarmente significati per i
pellegrini cristiani. Tra questi: il Monte Ararat in Armenia, le chiese rupestri degli
eremiti in Anatolia, i luoghi francescani in Umbria e Toscana, i molti luoghi del culto
mariano, tra cui una particolare menzione merita Medjugorje, e cosi via.

44



SReF 2/1-2 (2025): 43-58

Volendone dare una definizione, consideriamo come

turismo religioso quella pratica turistica che ha come meta luoghi che
hanno una forte connotazione religiosa ma la cui motivazione é
eminentemente culturale e/o spirituale, quando non direttamente
etnica, o naturalistica, o a carattere etico/ sociale, ma non religiosa in
senso stretto (Nocifora 2010: 185).

A questo riguardo, va sottolineato che il pellegrinaggio tradizionale era anche
caratterizzato da aspetti di sofferenza, ristrettezza, scomodita, fatica
considerati quasi inscindibili dall’esperienza stessa del “cammino sacro”,
rispondendo a una valenza penitenziale, di espiazione delle proprie colpe e,
in positivo, di imitatio Christi, come evidenziato dall’Apostolo: «Percio sono
lieto delle sofferenze che sopporto per voi e completo nella mia carne quello
che manca ai patimenti di Cristo, a favore del suo corpo che € la Chiesa» (Col
1,24).2

Tuttavia, il “turismo religioso” non puo essere liquidato semplicemente
come il risultato dellinquinamento dovuto a una dilagante
commercializzazione. Esso, infatti, va piuttosto inteso come una
manifestazione recente, moderna di una tradizione antichissima. Basti
pensare ai continui viaggi per Lourdes, Fatima, Santiago di Compostela, la
Terra Santa, e piu recentemente, Medjugorje o, la meta piu attuale, il
pellegrinaggio per il Giubileo della Speranza a Roma. Sono tantissimi, infatti,
coloro che oggi si recano in questi luoghi piti come “turisti religiosi” — che si
muovono con i moderni mezzi di trasporto — che come “pellegrini
tradizionali”, che viaggino a piedi, a cavallo o, al limite, in bicicletta.

D’altra parte,

Non e lesperienza mistica l'obiettivo del viaggio, ma piuttosto
I'esigenza di testimonianza del turista contemporaneo, il bisogno di fare
qualche istantanea, di girare un filmino o di comprare un souvenir, di
crearsi una rete di amici temporanei, di compiere un’esperienza di
relativa esplorazione (Nocifora 2010: 184).

Esistono, tuttavia, pochi casi particolari. Uno di questi, ad esempio, ¢ il
Camino di Santiago, esperienza in cui le realta del pellegrinaggio e del

2 Le citazioni bibliche sono tratte dalla traduzione CEI (2008) della Bibbia di
Gerusalemme.

45



SReF 2/1-2 (2025): 43-58

turismo religioso convivono e si sovrappongono, come testimoniato dallo
stesso questionario che i “pellegrini/turisti” devono compilare per ottenere
la certificazione del “cammino” effettuato. Ebbene, in tale questionario, sono
menzionate tre tipi di motivazioni: religiosa, spirituale o culturale. Risulta
evidente, in tal senso, che sebbene possano essere diverse le motivazioni che
spingono ad effettuare il Camino, quella religiosa o semplicemente turistica
distinguera, rispettivamente, tra il pellegrino e il turista “religioso”. Infatti,
nel questionario per richiedere la certificazione € presente la seguente
affermazione: «Le credenziali vengono rilasciate a coloro che lo richiedono
in spirito di fede e che si impegnano a rispettarne il senso e il contenuto, dalla
Confraternita di San Jacopo di Compostella» (CSC 2025).

2. Per una psicologia del “pellegrinaggio”

Dal punto di vista psicologico, la comprensione del fenomeno del
pellegrinaggio, nelle sue diverse tipologie e manifestazioni, si presta a letture
e interpretazioni che rimandano, da un punto di vista disciplinare, ad ambiti
diversi: dalla psicologia sociale alla psicologia della religione, dalla psicologia
della personalita alla psicologia clinica, quest’ultima per intercettare gli esiti
piu disfunzionali della condotta del pellegrino e delle motivazioni e
dinamiche ad essa sottese.

Va immediatamente chiarito che il cercare di definire un profilo
psicologico del pellegrino € impresa ardua, come accade ogni volta che si
voglia provare a offrire una visione media, statisticamente significativa di
quelle che sono piuttosto le esperienze uniche e irripetibili di ciascun
pellegrino.3

Cio detto, andiamo adesso a tratteggiare alcune motivazioni del
“pellegrino”, che possono essere rilevate all'interno dell’attuale contesto
post-moderno, per dedicarci infine a considerare il “pellegrinaggio” come

3 A questo riguardo, ripeto sempre ai miei studenti che le esperienze
individuali sono “sacre”, nel senso che non potro mai dire a qualcuno non & vero cio
che hai provato ed esperito; d’altra parte, ciascuna esperienza personale, proprio in
quanto tale, non sara mai generalizzabile. Cio & quel che distingue 1’approccio
idiografico (individuale), proprio ad esempio della psicologia clinica, da quello
nomotetico (categoriale), tipico invece della psicologia sociale (Bellantoni 2019: 22-
23).

46



SReF 2/1-2 (2025): 43-58

metafora dell’esistenza stessa e opportunita per una riscoperta del senso
della vita.

2.1. Pellegrinaggio come “rito di passaggio” in una societa secolarizzata: tra
“consumismo del sacro” e “nuove forme di religiosita”

Sebbene il concetto stesso di “pellegrinaggio” nasca e si radichi
all'interno del fatto religioso, non di meno tale termine € stato spesso usato
anche per indicare fenomeni assolutamente laici: basti pensare a quanti
psicologi hanno visitato la casa di Freud a Vienna o, in tempi ancor piu
recenti, non manchino di recarsi all'Heineken Experience ad Amsterdam.

Scrive, a questo riguardo, Spinsanti (1983: 118):

La fenomenologia del pellegrinaggio rileva che il rito religioso € solo
parte di un tutto in cui si mescolano mercato, convivialita, turismo,
evento ludico. Se, dunque, il pellegrinaggio denota propriamente un
atto religioso, in senso connotativo, ovvero in obliquo, include una
pluralita di altri significati che possono non essere presenti
nell’intenzione cosciente di coloro che vi partecipano.

In tal senso, tra i diversi significati, si puo ad esempio evidenziare quello di
“rituale d’iniziazione” che I'antropologo scozzese V.W. Turner (1920-1983)
applica proprio al fenomeno del pellegrinaggio:

Tendo a considerare il pellegrinaggio come una forma di

istituzionalizzazione o simbolica o anti-strutturale (o forse meta-

strutturale) che succede ai maggiori riti d’iniziazione d’eta puberale

nelle societa tribali, come forma storica preponderante. [...] Il suo limite

va piu lontano dei riti d’iniziazione e produce nuovi tipi di liminalita e

comunita secolari (Turner e Turner 1997: 43).
Tale concetto di “liminalita” si fonda sulla nozione di riti di passaggio
dell’antropologo francese Arnold von Gennep (1909), per il quale questi
vanno considerati come riti iniziatici che, nell’attraversamento di tre diverse
fasi — separazione, transizione e reintegrazione — “trasformano” un individuo
0, anche, una comunita da uno status a un altro. Ebbene la condizione di
“liminalita” rappresenterebbe la situazione a confine tra i due status. Turner
considera tale transizione come un fenomeno inter-culturale, trasversale alle
diverse culture storico-geografiche.

47



SReF 2/1-2 (2025): 43-58

In tal senso, il “pellegrinaggio”, in quanto rito di iniziazione, permette
il passaggio alla comunita dei pellegrini — con tanto di “certificazione” (la
compostela) rilasciata dall’Istituzione, come nel caso del Cammino di
Santiago — e a uno status di maggior rango, come accreditato e riconosciuto
all'interno di una omogeneizzata comunita di “pellegrini”.

Piu in generale, in virtu di tale dinamica iniziatica di “passaggio”, «il
pellegrinaggio si configura come un movimento da un centro mondano a una
periferia sacra, la quale diventa centrale per l'individuo, una specie di axis
mundi della sua fede e della sua esistenza» (Spinsanti 1983: 123).

In effetti, va qui considerato il tema dell’assunzione, da parte della
societa dei consumi, dei tradizionali “rituali di passaggio”, progressivamente
trasformati in experiences che, dei primitivi riti tribali, conservano le
caratteristiche della sofferenza o almeno della fatica, del rischio e della
prestazione. Basti pensare, in tal senso, tra i piu giovani alla diffusione del
tatuaggio o, anche, delle challenges che si moltiplicano sui social, ma anche
tra gli adulti vacanze che si caratterizzano come esperienze estreme,
rischiose, “spinte”, vere e proprie adventures.

D’altra parte, va registrata anche l'irrompere di una ripresa per la
vacanza “lenta”, per un’esperienzialita meditativa, di riscoperta
contemplativa della natura.

In tal senso, tali differenti, quasi opposte istanze vengono valorizzate
dal “consumismo religioso” nella proposta di “pellegrinaggi” che permettono
di coprire un ampissimo ventaglio motivazionale: dal bisogno di recarsi verso
quei “luoghi dove non si puo non andare” — anche, magari, per immortalarli
sullo sfondo dell'immancabile selfie — a quello di rinnovamento e
purificazione (Nocifora 2010: 184-185). Va detto che

la diffusione di massa del turismo ha tolto spazio sociale al
pellegrinaggio trasformandolo in turismo religioso, standardizzato e
massificato, come tutti i prodotti turistici di mercato. Oggi la crisi del
turismo di massa, e la critica radicale al processo di standardizzazione
dei prodotti turistici, costruisce ed ingrandisce progressivamente lo
spazio sociale del turismo della lentezza, di un turismo critico, orientato
sulla persona e sull’autenticita dell’esperienza turistica, che fa
riscoprire il piacere del camminare a piedi, di entrare in rapporto con le
popolazioni locali, di avere un’attenzione rispettosa dell’equilibrio
ambientale. Con il diffondersi di questo turismo il pellegrinaggio puo

48



SReF 2/1-2 (2025): 43-58

ritornare a conquistare uno spazio sempre crescente come componente
strutturale della pratica turistica contemporanea (Nocifora 2010: 192).

In tal senso, si registra un “incontro” tra la motivazione religiosa e quella del
turista della lentezza, cio che fa ipotizzare un recupero dello spirito, religioso
ma anche laico, del “pellegrino”.

Il tema del “consumo” del “religioso” non puo non richiamare le
categorie dell’avere e dell’essere, introdotte dallo psicanalista e psicologo
sociale Erich Fromm, che evidenzia come la religione possa essere vissuta
(religione dell’essere, della virti)) o posseduta (religione dell’avere, del
conformarsi acritico e dell’apparire):

Sotto il profilo religioso [...] il concetto di fede puo assumere due
significati completamente diversi, [...] nel senso dell’avere o in quello
dell’essere. Nel quadro della prima modalita, la fede & il possesso di una
risposta per la quale manca ogni prova razionale [...]. La fede secondo
la modalita dell’essere non consiste in primo luogo nel credere a certe
idee (benché possa essere anche questo), ma € un orientamento intimo,
un atteggiamento (Fromm 1977: 65-66).

In realta, il tema della possibilita di una forma matura o immatura
dell’atteggiamento religioso del credente (e quindi del pellegrino) attraversa
tutta la riflessione della Psicologia della religione e della spiritualita, che ha
appunto nel come 'uomo si ponga in relazione al sacro 'oggetto del proprio
studio (Bellantoni 2019: 18-24).

Giusto per citare uno tra gli autori piu significativi che possono essere
fatti rientrare nell’ambito di tale disciplina, Allport assegna alla modalita
immatura o matura dell’atteggiamento religioso, rispettivamente, la
denominazione di religione estrinseca ed intrinseca:

Religione estrinseca. Per molti la religione & una abitudine monotona o
un paludamento tribale da mettere per cerimonie di circostanza, per
comodita familiare o per sollievo personale. E’ qualche cosa da usare,
ma non da vivere. [...] Religione intrinseca. [...] La religione intrinseca
non € una formazione strumentale [...], non ¢ fondamentalmente un
artificio per vincere la paura, o una modalita di conformismo, o una
tentata sublimazione del sesso, o un appagamento di desiderio. [...] E’
una tensione ed un impegno ad un’unificazione ideale della propria vita,
ma sempre all'insegna di una concezione unificante della natura di tutta
I'esistenza» (Allport 1985: 273-277).

49



SReF 2/1-2 (2025): 43-58

Per concludere la prima sezione di questo brevissimo excursus sul significato
psicologico del “pellegrinaggio”, va detto che esso puo anche garantire effetti
benefici sul benessere psicologico dei “pellegrini” (Spinsanti 1983: 124-125).
Cio anche in relazione, piu in generale, all’esperienza religiosa matura come
fattore di promozione della salute psicologica personale (Bellantoni 2019:
119-134). Scrive, ad esempio, William James, tra i pionieri della Psicologia
della religione:

La conversione, frutto della felicita religiosa, porta con sé un valore
curativo perché dona un fine alla vita dell'uomo: un fine potente che
diventa dominante e trasforma e sviluppa la persona (James 1902: 175).

E, ancora:

L'uso migliore della vita & di spenderla per qualcosa che le sopravviva»
(James 1935: 289).4

Nel prossimo paragrafo passeremo a considerare il contributo della
Psicologia esistenziale e, in particolare, dell’Analisi esistenziale di Viktor E.
Frankl all'interpretazione psicologica del pellegrinaggio religioso.

2.2. Pellegrinaggio come metafora dell’esistenza e della ricerca di
senso

Abbiamo visto come il “pellegrinaggio religioso”, soprattutto se lo
distinguiamo dal parallelo “turismo religioso”, si caratterizzi come un viaggio
spirituale, che ha radici in numerose tradizioni religiose, come il
cristianesimo, I'islam, ’ebraismo, I'induismo, il buddismo, ecc.. Esso implica
un percorso che il credente compie verso un luogo sacro con un forte
significato spirituale, in cerca di purificazione, benedizione o rinnovamento.
Tradizionalmente, il pellegrinaggio ha rappresentato un atto di fede e di
devozione, simbolizzando il viaggio della vita verso la salvezza, la verita, o
l'illuminazione.

Abbiamo considerato tale tema attraverso una lettura interdisciplinare
— etno-socio-culturale, teologico-spirituale, filosofico-antropologica, anche
economica, in relazione alla promozione turistica —, adesso sempre

4 «The Great Use of a Life Is to Spend It for Something That Outlasts It»: la
traduzione dall’originale inglese € a mia cura.

50



SReF 2/1-2 (2025): 43-58

allinterno di una lettura psicologica, proponiamo di esplorare il
pellegrinaggio nell’ottica del modello analitico-esistenziale di Viktor E.
Frankl. In tal senso, & possibile evidenziare una dimensione piu profonda,
che va oltre il significato religioso formale, per allargarsi al campo della
ricerca del senso della vita e della comprensione del proprio essere nel
mondo. Scrive proprio su tale approccio lo psicologo statunitense Daniel
Goleman (2022: XII), noto al grande pubblico per i suoi numerosi contributi
al concetto di Intelligenza emotiva:

Il principale contributo di Frankl al mondo della psicoterapia &
consistito in quella che ha chiamato «logoterapia», in cui i problemi
psicologici si affrontano aiutando le persone a trovare un significato
nelle loro vite. La proposta di Frankl consisteva, piuttosto che nel solo
cercare la felicita, nella ricerca di un senso e di uno scopo in cio che la
vita ci offre.

L’Analisi esistenziale, in tal senso, si concentra su temi quali la ricerca di
senso e significati, la liberta e responsabilita individuale, il confronto con le
sfide esistenziali, tutti aspetti questi che ben si intrecciano con il significato
del pellegrinaggio.

Il pellegrinaggio religioso, in questa visione, rappresenta un particolare
evento della vita dell'uomo, che interpella questultimo a dare una risposta,
“scoprendo” nel cammino sacro un significato, non solo teorico, ma che si
trasformi in azione esistenziale: «Alle domande “della” vita [...] si puo
rispondere solo assumendoci la responsabilita “della nostra” vita, ciascuno
della propria» (Frankl 2022: 52). Vediamo, allora, in estrema sintesi, alcuni
di questi significati che possono essere evocati dal pellegrinaggio:

- Ritodi purificazione e rinnovamento: In molte tradizioni religiose,

il pellegrinaggio € visto come un atto di purificazione. Attraverso il
viaggio, il pellegrino spera di purificarsi dalle proprie colpe,
ottenere perdono o semplicemente rinnovare la propria fede. La
meta del pellegrinaggio, come la Mecca per i musulmani o
Gerusalemme per i cristiani, rappresenta un punto di incontro con
il divino e con il sacro, un luogo dove & possibile sperimentare una
connessione profonda con Dio e con il senso della propria vita.

- Esplorazione della propria fede: Un pellegrinaggio e spesso

un’opportunita per il fedele di riflettere su se stesso, sulla propria

51



SReF 2/1-2 (2025): 43-58

vita spirituale e sul proprio rapporto con il divino. Questo tipo di
viaggio implica una trasformazione interiore, una ricerca di
comprensione, di crescita e di consapevolezza religiosa.

- Comunita e solidarieta: Il pellegrinaggio non € solo un viaggio
individuale, ma puo anche essere un’esperienza di comunita, un
incontro con altri credenti che condividono lo stesso scopo
spirituale. Questo aspetto collettivo aggiunge un valore di
solidarieta e condivisione che puo rafforzare il senso di
appartenenza a una comunita religiosa piu grande.

- Simbolo della vita come cammino: Il pellegrinaggio puo essere
visto anche come un simbolo della vita stessa, che & un cammino
caratterizzato dal continuo cercare e trasformarsi. La meta del
pellegrinaggio rappresenta un obiettivo spirituale, ma il viaggio,
con le sue difficolta e sfide, ¢ il vero punto di trasformazione.

A questi, possono essere associati ulteriori significati del pellegrinaggio,
specifici della riflessione analitico-esistenziale sul tema. Infatti, tale
approccio, nell’esplorazione del senso e dei significati dell’esistenza umana,
offre uno strumento utile per comprendere il pellegrinaggio come
un’esperienza che va oltre il suo significato religioso. Come detto, la visione
frankliana si concentra su temi che riguardano [Iesistenza stessa
dell'individuo, come la ricerca del senso della vita, la liberta e la
responsabilita, nonché l'affrontare e I'integrare la morte e I'incertezza. Questi
temi sono strettamente legati al pellegrinaggio, che rappresenta non solo un
viaggio fisico, ma anche un cammino interiore e spirituale. Vediamo di
seguito alcuni significati specifici che emergono dalla riflessione del
pellegrinaggio come evento della vita che interpella 'unomo e, in particolare,
il credente:

- Ricerca di significato: Frankl sostiene che ogni individuo ha la
necessita di trovare un significato nella propria vita. Il
pellegrinaggio puo essere visto come una risposta a questa ricerca,
un modo per affrontare la domanda “Perché sono qui?”. Attraverso
il viaggio, il pellegrino cerca un senso profondo che spesso si
intreccia con il suo rapporto con il divino, ma che puo anche
riflettere la sua personale ricerca di scopo e direzione nella vita
(Frankl 2014: 123-124).

52



SReF 2/1-2 (2025): 43-58

- La liberta e la responsabilita: 11 pellegrinaggio, come esperienza
esistenziale, implica una scelta consapevole di intraprendere il
viaggio. In tal senso, ’Analisi esistenziale sottolinea che I'individuo
€ libero di scoprire il senso della propria esistenza e che ha la
responsabilita di intraprendere un cammino che rifletta le sue
scelte autentiche (Frankl 2018: 187-189). 1l pellegrinaggio diventa
cosl un atto di liberta personale, dove il pellegrino decide di
compiere un passo significativo per il suo cammino di vita.

- Affrontare l'incertezza e la sofferenza: 1l pellegrinaggio, con le sue
difficolta fisiche e psicologiche, diventa un’opportunita per
confrontarsi con la sofferenza e I'incertezza (Frankl 1991: 132).
Nell’approccio esistenziale, affrontare le sfide, i momenti di fatica,
di dubbio e di solitudine lungo il percorso del pellegrinaggio &€ un
modo per confrontarsi con i propri limiti, ma anche per sviluppare
una maggiore resilienza e consapevolezza. Il pellegrinaggio, quindi,
puo aiutare il pellegrino a superare il dolore e ad affrontare la realta
dell’esistenza.

- L’autenticita del viaggio: L’approccio frankliano enfatizza
I'importanza di vivere in modo autentico, cioeé di agire in
conformita con il proprio sé profondo. Il pellegrinaggio diventa,
dunque, un’opportunita per I'individuo di entrare in contatto con
la sua verita interiore, di fare una pausa dalla routine quotidiana
per riflettere su cio che conta veramente nella vita. Ogni passo del
pellegrinaggio diventa simbolico di un passo verso una maggiore
autenticita (Romeo 2019).

- Confronto con la morte e la trascendenza: Un altro aspetto
fondamentale dell’Analisi esistenziale € il confronto con la morte e
la trascendenza, elementi che sono spesso simbolicamente presenti
nel pellegrinaggio (Bellantoni 2011: 59). Infatti, il viaggio verso un
luogo sacro puo portare il pellegrino a riflettere sulla sua finitezza,
sul suo destino e sulla sua speranza di trascendenza. In questo
senso, il pellegrinaggio diventa un atto che affronta la condizione
umana in tutta la sua complessita, accettando la morte e cercando
un legame con qualcosa di eterno.

Qualcuno potrebbe obiettare che, nelle attuali modalita di pellegrinaggio,

53



SReF 2/1-2 (2025): 43-58

sono state di molto attenuate alcune caratteristiche di fatica e essenzialita. In
realta, tale esperienza rappresenta sempre una messa alla prova, tanto ieri
quanto oggi. Infatti,

I'eliminazione della prova fisica, comunque, & piti apparente che reale,
anche nelle condizioni attuali di pellegrinaggio. Il pellegrinaggio resta
un’esperienza faticosa, come ben sanno i pellegrini, che terminano
generalmente le loro giornate in stato di grande stanchezza. Anche se si
raggiunge il santuario in macchina, nessuno si sottrae alla Via crucis o
alla processione, cioé a forme ritualizzate di deambulazione. Senza dire
della riscoperta del pellegrinaggio a piedi: le grandi strade di antichi
pellegrinaggi vengono ripercorse, quasi nella ricerca dell’effluvio sacro
che tempi e persone hanno lasciato lungo il cammino. Tra i giovani, poi,
il pellegrinaggio a piedi assume anche la forma di marce della pace
(Spinsanti 1983: 123-124).

In definitiva, se non per tutti, il pellegrinaggio religioso sembra conservare
lopportunita, vera metafora della vita, per sperimentarsi come
profondamente unito a Dio e al suo Progetto, che puo essere abbracciato per
partecipare a un disegno di umanizzazione dell’intera famiglia umana, un
disegno di amore e solidarieta che puo davvero rappresentare il senso della
vita per ogni uomo, un disegno iniziato prima di ciascuno di noi e che non
terminera con noi e che, dunque, c’invita semplicemente a partecipare a
qualcosa di piu grande di noi, come ben significato dalla realta del
pellegrinaggio in cui molti si muovono verso un’unica meta, verso la quale
altri si sono mossi prima di noi e molti altri si muoveranno dopo di noi.
Infatti,

la persona veramente religiosa [...] ha fede nei principi che Dio
rappresenta; crede nella verita, vive per 'amore e la giustizia, e
considera tutto della sua vita prezioso in quanto gli da la possibilita di
arrivare a un piu completo sviluppo del suo potere umano, [...]
desiderare il raggiungimento della piena capacita di amare, per la
realizzazione di cio che “Dio” rappresenta in sé stesso» (Fromm 1956:
91).

Rilievi conclusivi

54



SReF 2/1-2 (2025): 43-58

Il recarsi verso il luogo sacro, a livello motivazionale e anche come
ricaduta sulla vita del “pellegrino”, puo avere sfaccettature assai diverse. In
tal senso, il pellegrinaggio davvero puo essere considerato come metafora
dell’esistenza stessa. Infatti, dal punto di vista fenomenologico, ogni
individuo puo “camminare” sulla Terra da credente o da non credente; allo
stesso modo il viaggio verso il luogo sacro puo essere affrontato con
motivazioni religiose o esclusivamente turistico-culturali. Inoltre, anche per
coloro che si dichiarano “pellegrini”, cosi come per chi nella propria vita si
dichiara “religioso”, avremo sempre la possibilita di un atteggiamento
religioso maturo o immaturo, intrinseco o estrinseco, come ben evidenziato
dalla Psicologia della religione.

In particolare, in presenza di un’autentica e profonda ricerca spirituale,
il pellegrinaggio religioso, visto attraverso ’analisi esistenziale, non € solo un
atto di devozione, ma una profonda ricerca di significato e autenticita. Esso
rappresenta un viaggio sia esteriore che interiore, un cammino che permette
al pellegrino di confrontarsi con le proprie domande esistenziali piu
profonde, come il senso della vita, la liberta, la sofferenza e la morte.
L’esperienza del pellegrinaggio puo, quindi, diventare un’opportunita per un
rinnovamento spirituale e personale, dove il cammino verso un luogo sacro
si intreccia con il cammino verso una vita piu consapevole e autentica.

Bibliografia

Allport, Gordon W.

(1985) L’individuo e la sua religione, La Scuola, Brescia.

Bellantoni, Domenico
(2011) L’analisi esistenziale di Viktor E. Frankl. 1. Origini, fondamenti e
modello clinico, LAS, Roma.
Bellantoni, Domenico

(2019) Religione, spiritualita e senso della vita. La dimensione
trascendente come fattore di promozione dell'umano,
FrancoAngeli, Roma.

CEI, Conferenza Episcopale Italiana

55



SReF 2/1-2 (2025): 43-58

(2008) (a cura della) Bibbia di Gerusalemme, EDB, Bologna.

CSC / Confraternita di Santiago di Compostella (a cura di)

(2025) Questionario per la richiesta della Compostela, https://www.
confraternitadisanjacopo.it/Credenziale/RichiestaDellaCredenziale
2.pdf, agg. al 05.04.2025.

Frankl, Viktor Emil

(1991) Uno psicologo nei lager, Edizioni Ares, Milano.

Frankl, Viktor Emil

(2014) Dio nell'inconscio. Psicoterapia e religione, Morcelliana, Brescia.

Frankl, Viktor Emil

(2018) Logoterapia e analisi esistenziale, Morcelliana, Brescia.

Frankl, Viktor Emil

(2022) Sul senso della vita, Mondadori, Milano.

Fromm, Erich

(1956) L’arte di amare, 1l saggiatore, Milano.

Fromm, Erich

(1977) Avere o essere?, Mondadori, Milano.

Goleman, Daniel
(2022) Introduzione, in V.E. Frankl, Sul senso della vita, Mondadori,
Milano: V-XIX.
Grossi, Alberto

(2008) Le vie dello spirito. Sociologia del pellegrinaggio contemporaneo, in
G. Magistrali (a cura di), Turismo sociale, Maggioli Editore, Rimini: 227-
232,

James, William

(1902) The varieties of Religious Experience. A study in Humane Nature,
Longmans, Green and Co., Boston.

James, William

56


https://www/

SReF 2/1-2 (2025): 43-58

(1935) W.J. to Henry Holt, June 19, 1896, in R.B. Perry (a cura di), The
Thought and Character of William James. Volume II: Philosophy
and Psychology, Humphrey Milford Oxford University Press,
London: 287-291.

Kalender, Anna - Pfeifer, Eric

(2024) “Pathologie des Zeitgeistes und ihre kollektiven Fehlhaltungen”,
Psychotherapeutenjournal 14/4: 385-392.

La Cecla, Franco

(2002)  Jet-lag. Antropologia e altri disturbi da viaggio, Meltemi Editore,
Milano.

Le Goff, Jacques

(2002) San Francesco d’Assisi, Laterza, Bari.

Nocifora, Enzo

(2010) “Turismo religioso e pellegrinaggio. Il caso romano” , ROTUR
Revista de Ocio y Turismo 4/3: 181-194.

PCPMT, Pontificia Commissione per la Pastorale delle Migrazioni e del Turismo.

(1978) Lettera alle Conferenze Episcopali Chiesa e Mobilita Umana, in
Pontificio Consiglio della Pastorale per i Migranti e gli itineranti (a
cura del), Magistero Pontificio e documenti della Santa Sede sulla
Pastorale del Turismo, Libreria Editrice Vaticana, Citta del
Vaticano: 231-245.

Pfeifer, Eric - Wulf, Helena - Metz, Katharina - Wiister, Anne-Louise - Pischel, Moritz
- Wittmann, Marc

(2024) “Correlations between meaning in life and nature connectedness:
German-language validation of two topic-related measures and
practical implications”, Spiritual Care 13/3: 242-256.

Romeo, Antonino

(2019) “Viktor Frankl: affrontare le difficolta promuovendo la ricerca di
senso” , Note di Pastorale Giovanile 8/69,
https://www.notedipastoralegiovanile.it/ npg-annata-2019/viktor-
frankl-affrontare-le-difficolta-promuovendo-la-ricerca-di-senso,
agg. allo 06.04.2025.

57


https://www.notedipastoralegiovanile.it/

SReF 2/1-2 (2025): 43-58

SCPC, Sacra Congregatio Pro Clericis.

(1969) Directorium Generale Peregrinans in terra pro Miniterio Pastorali
quoad “Turismum”, in Pontificio Consiglio della Pastorale per i
Migranti e gli itineranti (a cura del), Magistero Pontificio e
documenti della Santa Sede sulla Pastorale del Turismo, Libreria
Editrice Vaticana, Citta del Vaticano: 215-230.

Spinsanti, Sandro
(1983) Psicologia del pellegrinaggio, in L. Sartori (a cura di), Pellegrinaggio
e religiosita popolare, Maggioli Editore, Rimini: 114-125.
Turner, Victor W - Turner, Edith
(1997) Il pellegrinaggio, Edizioni Argo, Lecce.

Verdone, Luciano

(2007) Un brindisi con Socrate. La saggezza dell'Occidente a piccoli sorsi,
Adea Edizioni, Sesto ed Uniti (Cr).

Van Gennep, Arnold

(1909) Les rites de passage, Emile Nourry, Paris.

58



