
SReF 2/1-2 (2025): 43-58 

 

41 

 

Il significato del pellegrinaggio. 

Motivazione e valori alla luce della Psicologia esistenziale e 

della Psicologia della religione. 

DOMENICO BELLANTONI 

L’uomo non può pensare alla propria vita 

se non come a un pellegrinaggio. 

Homo viator. Pellegrino dell’Assoluto. 

(Papa Giovanni Paolo II, 1920-2005) 

L’attualità del Giubileo della Speranza, indetto da Papa Francesco, 

rende attualissimo il tema del pellegrinaggio. Infatti, dal 25 dicembre 2024 

al 6 gennaio 2026, sarà possibile per tutti i fedeli che lo desiderano recarsi e 

attraversare la Porta Santa della Basilica di San Pietro in Vaticano. 

In realtà, il pellegrinaggio, ogni pellegrinaggio, assume il significato di 

metafora della vita, come evidenziato dall’esergo di Giovanni Paolo II. Ciò 

acquista ancor più valenza alla luce dell’approccio analitico-esistenziale di 

Viktor E. Frankl (1905-1997), uno dei modelli psicologici elettivi, all’interno 

della disciplina della Psicologia della religione, per leggere e comprendere la 

condotta religiosa e spirituale dell’uomo. 

Infatti, per Frankl la vita è da intendersi come un cammino verso uno 

scopo, un percorso caratterizzato piuttosto che da certezze da un 

 
 bellantoni@unisal.it. Docente di Psicologia della religione presso l’Università 

Salesiana e l’Università Lateranense di Roma, oltre ad insegnare Analisi esistenziale 

frankliana presso l’Istituto di Psicologia Umanistica Esistenziale di Roma 

 

mailto:bellantoni@unisal.it


SReF 2/1-2 (2025): 43-58 

 

42 

 

atteggiamento di ininterrotta ricerca di senso, di quel senso della vita capace 

di illuminare e riempire di significati l’intera esistenza, vero antagonista a 

quel sentimento di noia e vuoto che sembra segnare l’esperienza dell’uomo 

contemporaneo e, in particolare, dei più giovani. 

In tal senso, di recente è andata via via progressivamente 

confermandosi e riaffermandosi il fenomeno dell’intraprendere 

pellegrinaggi, in forma di cammino o di turismo religioso, che evidentemente 

rispondono proprio a una insopprimibile ricerca di senso, almeno nelle sue 

forme più mature e spiritualmente ricche. Pertanto, possiamo dire che, 

nella società contemporanea, così come il sacro convive con il processo 

di secolarizzazione, allo stesso modo il pellegrinaggio convive con il 

turismo, ed in particolar modo con il turismo religioso (Nocifora 2010: 

185). 

A questo riguardo, nel presente articolo, innanzitutto, si descriveranno le 

tipologie di pellegrinaggio e le sue modalità, da quelle più tradizionali a 

quelle più innovative. Quindi, si passerà a individuare le motivazioni e i valori 

che è possibile intercettare nelle diverse forme di pellegrinaggio, da quelle 

del cammino di fede a quelle del più contemporaneo turismo religioso. 

1. Le diverse forme di “pellegrinaggio”  

Parlando di “pellegrinaggio”, non si può non considerarne anche la sua 

variante tipica nella società contemporanea, rappresentata dal cosiddetto 

“turismo religioso”. Le due forme spesso ambiguamente sovrapposte se non 

addirittura identificate, mantengono in realtà alcune sostanziali differenze. 

Infatti, pellegrinaggio e turismo religioso, sebbene mantengano una 

convergenza riguardo alle mete, rappresentate dai “luoghi sacri”, 

comunemente intesi, possono differire certamente in relazione ai mezzi con 

cui si raggiunge la meta religiosa e, non di rado, anche da un punto di vista 

motivazionale. 

Potremmo dire in sostanza che il processo di secolarizzazione, che 

coinvolge l’insieme della società moderna, giunge sino a secolarizzare 

anche le mete del pellegrinaggio tradizionale, trasformandole in mete 

di un movimento turistico caratterizzato la maggior parte delle volte in 

senso culturale, o etico/sociale, o naturalistico/salutista (Nocifora 

2010: 186). 



SReF 2/1-2 (2025): 43-58 

 

43 

 

Vediamo, più nel dettaglio, ciascuna delle due tipologie. 

1.1. Il “pellegrinaggio tradizionale” 

Innanzitutto, partendo dalla tipologia più tradizionale e comprensiva, 

intendiamo per 

pellegrinaggio il viaggio che il fedele di una determinata confessione 

compie in adempimento di una precisa prescrizione prevista dal suo 

credo religioso (Nocifora 2010: 185). 

Tale definizione rimanda anche al modello di Turner, che interpreta il 

pellegrinaggio come “rito di passaggio”: una pratica religiosa diffusa nelle 

diverse confessioni e che rimanda alla prescrizione di visitare un certo luogo 

sacro, di culto alla divinità, allo scopo di consolidare/rafforzare 

l’appartenenza del credente alla comunità (Turner e Turner 1997). 

Nelle società integraliste, in cui c’è coincidenza tra istituzioni civili e 

religiose, come ad esempio in alcuni Stati Islamici, il “pellegrinaggio” ha uno 

status tale da avere la supremazia su qualsiasi altro aspetto della vita civile, 

per cui al volo charter dei pellegrini viene data la precedenza sugli stessi voli 

di linea, dando per scontato che questi possano conseguentemente 

accumulare notevoli ritardi (Nocifora 2010: 183). 

Chiaramente, questo discorso cambia radicalmente quando si 

consideri il pellegrinaggio all’interno delle società post-moderne e 

secolarizzate. Qui, lo stesso modello di Turner potrà essere applicato solo in 

forma metaforica: in questo caso allo status di “pellegrino” si sostituisce 

quello di turista; quest’ultimo solo esteriormente potrà essere assimilato al 

primo, mentre al livello più profondo di questi non presenterà più 

l’intenzionalità di incontro con il sacro, con il divino. Pertanto, in questo 

caso, più che di “pellegrinaggio” sarà più indicato parlare di “turismo 

religioso”, tipologia di cui ci occuperemo più nel dettaglio nel prossimo 

paragrafo. 

Un discorso a parte vogliamo riservarlo per il più specifico 

“pellegrinaggio cristiano”, con una ulteriore, particolare attenzione al recarsi 

a Roma, luogo simbolo della cristianità (cfr. la Via Francigena), assieme alle 

due altre grandi mete rappresentate dalla Terra Santa e, come detto, da 



SReF 2/1-2 (2025): 43-58 

 

44 

 

Santiago de Compostela.1 

A questo riguardo, se è certamente vero, che lo stesso Francesco si recò, 

a piedi, a Roma nel 1210, è anche vero che quel “pellegrinaggio” ebbe uno 

scopo preciso: far sì che il Papa di allora, Innocenzo III, approvasse la regola 

monastica redatta dal Santo di Assisi (Le Goff 2002: 1184). La verità è che 

Roma assurge a meta di pellegrinaggio a partire dal 1294, grazie al Papa 

Celestino V che, riprendendo la tradizione biblica, indice un “anno del 

perdono”, concesso a chi si rechi in pellegrinaggio nella Città dei Papi. Fu poi, 

il Pontefice Bonifacio VIII a istituire il primo Giubileo, nel 1300, che 

permetteva ai pellegrini di ottenere l’indulgenza plenaria, grazie alle visite 

delle basiliche di San Pietro e di San Paolo fuori le mura (Nocifora 2010: 187). 

Da allora, i Giubilei si susseguirono sempre con maggiore frequenza, 

consolidando la tradizione del pellegrinaggio romano. Ad oggi, Roma è piena 

di pellegrini, provenienti da ogni angolo della Terra, con motivazioni 

religiose, spirituali o pseudo tali o anche semplicemente turistico-culturali. 

Dal punto di vista del “pellegrinaggio religioso”, lo sviluppo di Roma 

quale meta privilegiata dai pellegrini di tutto il mondo e, in particolare, 

dall’Italia e dall’Europa, ha parallelamente portato a una progressiva 

riscoperta − pur senza mai essere paragonabile al più famoso Camino − della 

Via Francigena, l’antica via attraverso cui si entrava a Roma, provenendo dal 

Nord-Italia e dalla Francia.    

1.2. Il “turismo religioso” 

Per quanto riguarda, invece, la seconda e più contemporanea forma di 

“pellegrinaggio”, si evidenzia come, in relazione alla Chiesa Cattolica, vada 

registrata una legittimazione della forma del “turismo religioso”, da parte 

della Congregazione per il Clero, in un documento del 1969 denominato 

“Direttorio generale per la pastorale del turismo Peregrinans in terra” (SCPC 

1969). Tale documento verrà ripreso nel 1978, in Chiesa e mobilità, che 

evidenzierà come il turismo religioso si serva dei mezzi tipici del turismo 

(PCPMT 1978). 

 
1 In realtà, vanno considerati anche altri siti particolarmente significati per i 

pellegrini cristiani. Tra questi: il Monte Ararat in Armenia, le chiese rupestri degli 
eremiti in Anatolia, i luoghi francescani in Umbria e Toscana, i molti luoghi del culto 
mariano, tra cui una particolare menzione merita Medjugorje, e così via. 



SReF 2/1-2 (2025): 43-58 

 

45 

 

Volendone dare una definizione, consideriamo come 

turismo religioso quella pratica turistica che ha come meta luoghi che 

hanno una forte connotazione religiosa ma la cui motivazione è 

eminentemente culturale e/o spirituale, quando non direttamente 

etnica, o naturalistica, o a carattere etico/ sociale, ma non religiosa in 

senso stretto (Nocifora 2010: 185). 

A questo riguardo, va sottolineato che il pellegrinaggio tradizionale era anche 

caratterizzato da aspetti di sofferenza, ristrettezza, scomodità, fatica 

considerati quasi inscindibili dall’esperienza stessa del “cammino sacro”, 

rispondendo a una valenza penitenziale, di espiazione delle proprie colpe e, 

in positivo, di imitatio Christi, come evidenziato dall’Apostolo: «Perciò sono 

lieto delle sofferenze che sopporto per voi e completo nella mia carne quello 

che manca ai patimenti di Cristo, a favore del suo corpo che è la Chiesa» (Col 

1,24).2 

Tuttavia, il “turismo religioso” non può essere liquidato semplicemente 

come il risultato dell’inquinamento dovuto a una dilagante 

commercializzazione. Esso, infatti, va piuttosto inteso come una 

manifestazione recente, moderna di una tradizione antichissima. Basti 

pensare ai continui viaggi per Lourdes, Fatima, Santiago di Compostela, la 

Terra Santa, e più recentemente, Medjugorje o, la meta più attuale, il 

pellegrinaggio per il Giubileo della Speranza a Roma. Sono tantissimi, infatti, 

coloro che oggi si recano in questi luoghi più come “turisti religiosi” − che si 

muovono con i moderni mezzi di trasporto − che come “pellegrini 

tradizionali”, che viaggino a piedi, a cavallo o, al limite, in bicicletta. 

D’altra parte, 

Non è l’esperienza mistica l’obiettivo del viaggio, ma piuttosto 

l’esigenza di testimonianza del turista contemporaneo, il bisogno di fare 

qualche istantanea, di girare un filmino o di comprare un souvenir, di 

crearsi una rete di amici temporanei, di compiere un’esperienza di 

relativa esplorazione (Nocifora 2010: 184).        

 Esistono, tuttavia, pochi casi particolari. Uno di questi, ad esempio, è il 

Camino di Santiago, esperienza in cui le realtà del pellegrinaggio e del 

 
2 Le citazioni bibliche sono tratte dalla traduzione CEI (2008) della Bibbia di 

Gerusalemme. 



SReF 2/1-2 (2025): 43-58 

 

46 

 

turismo religioso convivono e si sovrappongono, come testimoniato dallo 

stesso questionario che i “pellegrini/turisti” devono compilare per ottenere 

la certificazione del “cammino” effettuato. Ebbene, in tale questionario, sono 

menzionate tre tipi di motivazioni: religiosa, spirituale o culturale. Risulta 

evidente, in tal senso, che sebbene possano essere diverse le motivazioni che 

spingono ad effettuare il Camino, quella religiosa o semplicemente turistica 

distinguerà, rispettivamente, tra il pellegrino e il turista “religioso”. Infatti, 

nel questionario per richiedere la certificazione è presente la seguente 

affermazione: «Le credenziali vengono rilasciate a coloro che lo richiedono 

in spirito di fede e che si impegnano a rispettarne il senso e il contenuto, dalla 

Confraternita di San Jacopo di Compostella» (CSC 2025).    

2. Per una psicologia del “pellegrinaggio”  

Dal punto di vista psicologico, la comprensione del fenomeno del 

pellegrinaggio, nelle sue diverse tipologie e manifestazioni, si presta a letture 

e interpretazioni che rimandano, da un punto di vista disciplinare, ad ambiti 

diversi: dalla psicologia sociale alla psicologia della religione, dalla psicologia 

della personalità alla psicologia clinica, quest’ultima per intercettare gli esiti 

più disfunzionali della condotta del pellegrino e delle motivazioni e 

dinamiche ad essa sottese. 

Va immediatamente chiarito che il cercare di definire un profilo 

psicologico del pellegrino è impresa ardua, come accade ogni volta che si 

voglia provare a offrire una visione media, statisticamente significativa di 

quelle che sono piuttosto le esperienze uniche e irripetibili di ciascun 

pellegrino.3 

Ciò detto, andiamo adesso a tratteggiare alcune motivazioni del 

“pellegrino”, che possono essere rilevate all’interno dell’attuale contesto 

post-moderno, per dedicarci infine a considerare il “pellegrinaggio” come 

 
3 A questo riguardo, ripeto sempre ai miei studenti che le esperienze 

individuali sono “sacre”, nel senso che non potrò mai dire a qualcuno non è vero ciò 
che hai provato ed esperito; d’altra parte, ciascuna esperienza personale, proprio in 
quanto tale, non sarà mai generalizzabile. Ciò è quel che distingue l’approccio 
idiografico (individuale), proprio ad esempio della psicologia clinica, da quello 
nomotetico (categoriale), tipico invece della psicologia sociale (Bellantoni 2019: 22-
23).  



SReF 2/1-2 (2025): 43-58 

 

47 

 

metafora dell’esistenza stessa e opportunità per una riscoperta del senso 

della vita. 

2.1. Pellegrinaggio come “rito di passaggio” in una società secolarizzata: tra 

“consumismo del sacro” e “nuove forme di religiosità”  

Sebbene il concetto stesso di “pellegrinaggio” nasca e si radichi 

all’interno del fatto religioso, non di meno tale termine è stato spesso usato 

anche per indicare fenomeni assolutamente laici: basti pensare a quanti 

psicologi hanno visitato la casa di Freud a Vienna o, in tempi ancor più 

recenti, non manchino di recarsi all’Heineken Experience ad Amsterdam. 

Scrive, a questo riguardo, Spinsanti (1983: 118): 

La fenomenologia del pellegrinaggio rileva che il rito religioso è solo 

parte di un tutto in cui si mescolano mercato, convivialità, turismo, 

evento ludico. Se, dunque, il pellegrinaggio denota propriamente un 

atto religioso, in senso connotativo, ovvero in obliquo, include una 

pluralità di altri significati che possono non essere presenti 

nell’intenzione cosciente di coloro che vi partecipano. 

In tal senso, tra i diversi significati, si può ad esempio evidenziare quello di 

“rituale d’iniziazione” che l’antropologo scozzese V.W. Turner (1920-1983) 

applica proprio al fenomeno del pellegrinaggio: 

Tendo a considerare il pellegrinaggio come una forma di 

istituzionalizzazione o simbolica o anti-strutturale (o forse meta-

strutturale) che succede ai maggiori riti d’iniziazione d’età puberale 

nelle società tribali, come forma storica preponderante. […] Il suo limite 

va più lontano dei riti d’iniziazione e produce nuovi tipi di liminalità e 

comunità secolari (Turner e Turner 1997: 43). 

Tale concetto di “liminalità” si fonda sulla nozione di riti di passaggio 

dell’antropologo francese Arnold von Gennep (1909), per il quale questi 

vanno considerati come riti iniziatici che, nell’attraversamento di tre diverse 

fasi − separazione, transizione e reintegrazione − “trasformano” un individuo 

o, anche, una comunità da uno status a un altro. Ebbene la condizione di 

“liminalità” rappresenterebbe la situazione a confine tra i due status. Turner 

considera tale transizione come un fenomeno inter-culturale, trasversale alle 

diverse culture storico-geografiche. 



SReF 2/1-2 (2025): 43-58 

 

48 

 

In tal senso, il “pellegrinaggio”, in quanto rito di iniziazione, permette 

il passaggio alla comunità dei pellegrini – con tanto di “certificazione” (la 

compostela) rilasciata dall’Istituzione, come nel caso del Cammino di 

Santiago – e a uno status di maggior rango, come accreditato e riconosciuto 

all’interno di una omogeneizzata comunità di “pellegrini”. 

Più in generale, in virtù di tale dinamica iniziatica di “passaggio”, «il 

pellegrinaggio si configura come un movimento da un centro mondano a una 

periferia sacra, la quale diventa centrale per l’individuo, una specie di axis 

mundi della sua fede e della sua esistenza» (Spinsanti 1983: 123). 

In effetti, va qui considerato il tema dell’assunzione, da parte della 

società dei consumi, dei tradizionali “rituali di passaggio”, progressivamente 

trasformati in experiences che, dei primitivi riti tribali, conservano le 

caratteristiche della sofferenza o almeno della fatica, del rischio e della 

prestazione. Basti pensare, in tal senso, tra i più giovani alla diffusione del 

tatuaggio o, anche, delle challenges che si moltiplicano sui social, ma anche 

tra gli adulti vacanze che si caratterizzano come esperienze estreme, 

rischiose, “spinte”, vere e proprie adventures. 

D’altra parte, va registrata anche l’irrompere di una ripresa per la 

vacanza “lenta”, per un’esperienzialità meditativa, di riscoperta 

contemplativa della natura. 

In tal senso, tali differenti, quasi opposte istanze vengono valorizzate 

dal “consumismo religioso” nella proposta di “pellegrinaggi” che permettono 

di coprire un ampissimo ventaglio motivazionale: dal bisogno di recarsi verso 

quei “luoghi dove non si può non andare” − anche, magari, per immortalarli 

sullo sfondo dell’immancabile selfie − a quello di rinnovamento e 

purificazione (Nocifora 2010: 184-185). Va detto che 

la diffusione di massa del turismo ha tolto spazio sociale al 

pellegrinaggio trasformandolo in turismo religioso, standardizzato e 

massificato, come tutti i prodotti turistici di mercato. Oggi la crisi del 

turismo di massa, e la critica radicale al processo di standardizzazione 

dei prodotti turistici, costruisce ed ingrandisce progressivamente lo 

spazio sociale del turismo della lentezza, di un turismo critico, orientato 

sulla persona e sull’autenticità dell’esperienza turistica, che fa 

riscoprire il piacere del camminare a piedi, di entrare in rapporto con le 

popolazioni locali, di avere un’attenzione rispettosa dell’equilibrio 

ambientale. Con il diffondersi di questo turismo il pellegrinaggio può 



SReF 2/1-2 (2025): 43-58 

 

49 

 

ritornare a conquistare uno spazio sempre crescente come componente 

strutturale della pratica turistica contemporanea (Nocifora 2010: 192). 

In tal senso, si registra un “incontro” tra la motivazione religiosa e quella del 

turista della lentezza, ciò che fa ipotizzare un recupero dello spirito, religioso 

ma anche laico, del “pellegrino”. 

Il tema del “consumo” del “religioso” non può non richiamare le 

categorie dell’avere e dell’essere, introdotte dallo psicanalista e psicologo 

sociale Erich Fromm, che evidenzia come la religione possa essere vissuta 

(religione dell’essere, della virtù) o posseduta (religione dell’avere, del 

conformarsi acritico e dell’apparire): 

Sotto il profilo religioso […] il concetto di fede può assumere due 

significati completamente diversi, […] nel senso dell’avere o in quello 

dell’essere. Nel quadro della prima modalità, la fede è il possesso di una 

risposta per la quale manca ogni prova razionale […]. La fede secondo 

la modalità dell’essere non consiste in primo luogo nel credere a certe 

idee (benché possa essere anche questo), ma è un orientamento intimo, 

un atteggiamento (Fromm 1977: 65-66). 

In realtà, il tema della possibilità di una forma matura o immatura 

dell’atteggiamento religioso del credente (e quindi del pellegrino) attraversa 

tutta la riflessione della Psicologia della religione e della spiritualità, che ha 

appunto nel come l’uomo si ponga in relazione al sacro l’oggetto del proprio 

studio (Bellantoni 2019: 18-24). 

Giusto per citare uno tra gli autori più significativi che possono essere 

fatti rientrare nell’ambito di tale disciplina, Allport assegna alla modalità 

immatura o matura dell’atteggiamento religioso, rispettivamente, la 

denominazione di religione estrinseca ed intrinseca: 

Religione estrinseca. Per molti la religione è una abitudine monotona o 

un paludamento tribale da mettere per cerimonie di circostanza, per 

comodità familiare o per sollievo personale. E’ qualche cosa da usare, 

ma non da vivere. […] Religione intrinseca. […] La religione intrinseca 

non è una formazione strumentale […], non è fondamentalmente un 

artificio per vincere la paura, o una modalità di conformismo, o una 

tentata sublimazione del sesso, o un appagamento di desiderio. […] E’ 

una tensione ed un impegno ad un’unificazione ideale della propria vita, 

ma sempre all’insegna di una concezione unificante della natura di tutta 

l’esistenza» (Allport 1985: 273-277). 



SReF 2/1-2 (2025): 43-58 

 

50 

 

Per concludere la prima sezione di questo brevissimo excursus sul significato 

psicologico del “pellegrinaggio”, va detto che esso può anche garantire effetti 

benefici sul benessere psicologico dei “pellegrini” (Spinsanti 1983: 124-125). 

Ciò anche in relazione, più in generale, all’esperienza religiosa matura come 

fattore di promozione della salute psicologica personale (Bellantoni 2019: 

119-134). Scrive, ad esempio, William James, tra i pionieri della Psicologia 

della religione: 

La conversione, frutto della felicità religiosa, porta con sé un valore 

curativo perché dona un fine alla vita dell’uomo: un fine potente che 

diventa dominante e trasforma e sviluppa la persona (James 1902: 175). 

E, ancora: 

L'uso migliore della vita è di spenderla per qualcosa che le sopravviva» 

(James 1935: 289).4   

Nel prossimo paragrafo passeremo a considerare il contributo della 

Psicologia esistenziale e, in particolare, dell’Analisi esistenziale di Viktor E. 

Frankl all’interpretazione psicologica del pellegrinaggio religioso.  

2.2. Pellegrinaggio come metafora dell’esistenza e della ricerca di 

senso  

Abbiamo visto come il “pellegrinaggio religioso”, soprattutto se lo 

distinguiamo dal parallelo “turismo religioso”, si caratterizzi come un viaggio 

spirituale, che ha radici in numerose tradizioni religiose, come il 

cristianesimo, l’islam, l’ebraismo, l’induismo, il buddismo, ecc.. Esso implica 

un percorso che il credente compie verso un luogo sacro con un forte 

significato spirituale, in cerca di purificazione, benedizione o rinnovamento. 

Tradizionalmente, il pellegrinaggio ha rappresentato un atto di fede e di 

devozione, simbolizzando il viaggio della vita verso la salvezza, la verità, o 

l’illuminazione. 

Abbiamo considerato tale tema attraverso una lettura interdisciplinare 

− etno-socio-culturale, teologico-spirituale, filosofico-antropologica, anche 

economica, in relazione alla promozione turistica −, adesso sempre 

 
4 «The Great Use of a Life Is to Spend It for Something That Outlasts It»: la 

traduzione dall’originale inglese è a mia cura. 



SReF 2/1-2 (2025): 43-58 

 

51 

 

all’interno di una lettura psicologica, proponiamo di esplorare il 

pellegrinaggio nell’ottica del modello analitico-esistenziale di Viktor E. 

Frankl. In tal senso, è possibile evidenziare una dimensione più profonda, 

che va oltre il significato religioso formale, per allargarsi al campo della 

ricerca del senso della vita e della comprensione del proprio essere nel 

mondo. Scrive proprio su tale approccio lo psicologo statunitense Daniel 

Goleman (2022: XII), noto al grande pubblico per i suoi numerosi contributi 

al concetto di Intelligenza emotiva:  

Il principale contributo di Frankl al mondo della psicoterapia è 

consistito in quella che ha chiamato «logoterapia», in cui i problemi 

psicologici si affrontano aiutando le persone a trovare un significato 

nelle loro vite. La proposta di Frankl consisteva, piuttosto che nel solo 

cercare la felicità, nella ricerca di un senso e di uno scopo in ciò che la 

vita ci offre. 

L’Analisi esistenziale, in tal senso, si concentra su temi quali la ricerca di 

senso e significati, la libertà e responsabilità individuale, il confronto con le 

sfide esistenziali, tutti aspetti questi che ben si intrecciano con il significato 

del pellegrinaggio. 

Il pellegrinaggio religioso, in questa visione, rappresenta un particolare 

evento della vita dell’uomo, che interpella quest’ultimo a dare una risposta, 

“scoprendo” nel cammino sacro un significato, non solo teorico, ma che si 

trasformi in azione esistenziale: «Alle domande “della” vita […] si può 

rispondere solo assumendoci la responsabilità “della nostra” vita, ciascuno 

della propria» (Frankl 2022: 52). Vediamo, allora, in estrema sintesi, alcuni 

di questi significati che possono essere evocati dal pellegrinaggio: 

- Rito di purificazione e rinnovamento: In molte tradizioni religiose, 

il pellegrinaggio è visto come un atto di purificazione. Attraverso il 

viaggio, il pellegrino spera di purificarsi dalle proprie colpe, 

ottenere perdono o semplicemente rinnovare la propria fede. La 

meta del pellegrinaggio, come la Mecca per i musulmani o 

Gerusalemme per i cristiani, rappresenta un punto di incontro con 

il divino e con il sacro, un luogo dove è possibile sperimentare una 

connessione profonda con Dio e con il senso della propria vita. 

- Esplorazione della propria fede: Un pellegrinaggio è spesso 

un’opportunità per il fedele di riflettere su se stesso, sulla propria 



SReF 2/1-2 (2025): 43-58 

 

52 

 

vita spirituale e sul proprio rapporto con il divino. Questo tipo di 

viaggio implica una trasformazione interiore, una ricerca di 

comprensione, di crescita e di consapevolezza religiosa. 

- Comunità e solidarietà: Il pellegrinaggio non è solo un viaggio 

individuale, ma può anche essere un’esperienza di comunità, un 

incontro con altri credenti che condividono lo stesso scopo 

spirituale. Questo aspetto collettivo aggiunge un valore di 

solidarietà e condivisione che può rafforzare il senso di 

appartenenza a una comunità religiosa più grande. 

- Simbolo della vita come cammino: Il pellegrinaggio può essere 

visto anche come un simbolo della vita stessa, che è un cammino 

caratterizzato dal continuo cercare e trasformarsi. La meta del 

pellegrinaggio rappresenta un obiettivo spirituale, ma il viaggio, 

con le sue difficoltà e sfide, è il vero punto di trasformazione. 

A questi, possono essere associati ulteriori significati del pellegrinaggio, 

specifici della riflessione analitico-esistenziale sul tema. Infatti, tale 

approccio, nell’esplorazione del senso e dei significati dell’esistenza umana, 

offre uno strumento utile per comprendere il pellegrinaggio come 

un’esperienza che va oltre il suo significato religioso. Come detto, la visione 

frankliana si concentra su temi che riguardano l’esistenza stessa 

dell’individuo, come la ricerca del senso della vita, la libertà e la 

responsabilità, nonché l’affrontare e l’integrare la morte e l’incertezza. Questi 

temi sono strettamente legati al pellegrinaggio, che rappresenta non solo un 

viaggio fisico, ma anche un cammino interiore e spirituale. Vediamo di 

seguito alcuni significati specifici che emergono dalla riflessione del 

pellegrinaggio come evento della vita che interpella l’uomo e, in particolare, 

il credente: 

- Ricerca di significato: Frankl sostiene che ogni individuo ha la 

necessità di trovare un significato nella propria vita. Il 

pellegrinaggio può essere visto come una risposta a questa ricerca, 

un modo per affrontare la domanda “Perché sono qui?”. Attraverso 

il viaggio, il pellegrino cerca un senso profondo che spesso si 

intreccia con il suo rapporto con il divino, ma che può anche 

riflettere la sua personale ricerca di scopo e direzione nella vita 

(Frankl 2014: 123-124). 



SReF 2/1-2 (2025): 43-58 

 

53 

 

- La libertà e la responsabilità: Il pellegrinaggio, come esperienza 

esistenziale, implica una scelta consapevole di intraprendere il 

viaggio. In tal senso, l’Analisi esistenziale sottolinea che l’individuo 

è libero di scoprire il senso della propria esistenza e che ha la 

responsabilità di intraprendere un cammino che rifletta le sue 

scelte autentiche (Frankl 2018: 187-189). Il pellegrinaggio diventa 

così un atto di libertà personale, dove il pellegrino decide di 

compiere un passo significativo per il suo cammino di vita. 

- Affrontare l’incertezza e la sofferenza: Il pellegrinaggio, con le sue 

difficoltà fisiche e psicologiche, diventa un’opportunità per 

confrontarsi con la sofferenza e l’incertezza (Frankl 1991: 132). 

Nell’approccio esistenziale, affrontare le sfide, i momenti di fatica, 

di dubbio e di solitudine lungo il percorso del pellegrinaggio è un 

modo per confrontarsi con i propri limiti, ma anche per sviluppare 

una maggiore resilienza e consapevolezza. Il pellegrinaggio, quindi, 

può aiutare il pellegrino a superare il dolore e ad affrontare la realtà 

dell’esistenza. 

- L’autenticità del viaggio: L’approccio frankliano enfatizza 

l’importanza di vivere in modo autentico, cioè di agire in 

conformità con il proprio sé profondo. Il pellegrinaggio diventa, 

dunque, un’opportunità per l’individuo di entrare in contatto con 

la sua verità interiore, di fare una pausa dalla routine quotidiana 

per riflettere su ciò che conta veramente nella vita. Ogni passo del 

pellegrinaggio diventa simbolico di un passo verso una maggiore 

autenticità (Romeo 2019). 

- Confronto con la morte e la trascendenza: Un altro aspetto 

fondamentale dell’Analisi esistenziale è il confronto con la morte e 

la trascendenza, elementi che sono spesso simbolicamente presenti 

nel pellegrinaggio (Bellantoni 2011: 59). Infatti, il viaggio verso un 

luogo sacro può portare il pellegrino a riflettere sulla sua finitezza, 

sul suo destino e sulla sua speranza di trascendenza. In questo 

senso, il pellegrinaggio diventa un atto che affronta la condizione 

umana in tutta la sua complessità, accettando la morte e cercando 

un legame con qualcosa di eterno. 

Qualcuno potrebbe obiettare che, nelle attuali modalità di pellegrinaggio, 



SReF 2/1-2 (2025): 43-58 

 

54 

 

sono state di molto attenuate alcune caratteristiche di fatica e essenzialità. In 

realtà, tale esperienza rappresenta sempre una messa alla prova, tanto ieri 

quanto oggi. Infatti, 

l’eliminazione della prova fisica, comunque, è più apparente che reale, 

anche nelle condizioni attuali di pellegrinaggio. Il pellegrinaggio resta 

un’esperienza faticosa, come ben sanno i pellegrini, che terminano 

generalmente le loro giornate in stato di grande stanchezza. Anche se si 

raggiunge il santuario in macchina, nessuno si sottrae alla Via crucis o 

alla processione, cioè a forme ritualizzate di deambulazione. Senza dire 

della riscoperta del pellegrinaggio a piedi: le grandi strade di antichi 

pellegrinaggi vengono ripercorse, quasi nella ricerca dell’effluvio sacro 

che tempi e persone hanno lasciato lungo il cammino. Tra i giovani, poi, 

il pellegrinaggio a piedi assume anche la forma di marce della pace 

(Spinsanti 1983: 123-124). 

In definitiva, se non per tutti, il pellegrinaggio religioso sembra conservare 

l’opportunità, vera metafora della vita, per sperimentarsi come 

profondamente unito a Dio e al suo Progetto, che può essere abbracciato per 

partecipare a un disegno di umanizzazione dell’intera famiglia umana, un 

disegno di amore e solidarietà che può davvero rappresentare il senso della 

vita per ogni uomo, un disegno iniziato prima di ciascuno di noi e che non 

terminerà con noi e che, dunque, c’invita semplicemente a partecipare a 

qualcosa di più grande di noi, come ben significato dalla realtà del 

pellegrinaggio in cui molti si muovono verso un’unica meta, verso la quale 

altri si sono mossi prima di noi e molti altri si muoveranno dopo di noi. 

Infatti,  

la persona veramente religiosa […] ha fede nei principi che Dio 

rappresenta; crede nella verità, vive per l’amore e la giustizia, e 

considera tutto della sua vita prezioso in quanto gli dà la possibilità di 

arrivare a un più completo sviluppo del suo potere umano, […] 

desiderare il raggiungimento della piena capacità di amare, per la 

realizzazione di ciò che “Dio” rappresenta in sé stesso» (Fromm 1956: 

91). 

 

  

Rilievi conclusivi 



SReF 2/1-2 (2025): 43-58 

 

55 

 

Il recarsi verso il luogo sacro, a livello motivazionale e anche come 

ricaduta sulla vita del “pellegrino”, può avere sfaccettature assai diverse. In 

tal senso, il pellegrinaggio davvero può essere considerato come metafora 

dell’esistenza stessa. Infatti, dal punto di vista fenomenologico, ogni 

individuo può “camminare” sulla Terra da credente o da non credente; allo 

stesso modo il viaggio verso il luogo sacro può essere affrontato con 

motivazioni religiose o esclusivamente turistico-culturali. Inoltre, anche per 

coloro che si dichiarano “pellegrini”, così come per chi nella propria vita si 

dichiara “religioso”, avremo sempre la possibilità di un atteggiamento 

religioso maturo o immaturo, intrinseco o estrinseco, come ben evidenziato 

dalla Psicologia della religione. 

In particolare, in presenza di un’autentica e profonda ricerca spirituale, 

il pellegrinaggio religioso, visto attraverso l’analisi esistenziale, non è solo un 

atto di devozione, ma una profonda ricerca di significato e autenticità. Esso 

rappresenta un viaggio sia esteriore che interiore, un cammino che permette 

al pellegrino di confrontarsi con le proprie domande esistenziali più 

profonde, come il senso della vita, la libertà, la sofferenza e la morte. 

L’esperienza del pellegrinaggio può, quindi, diventare un’opportunità per un 

rinnovamento spirituale e personale, dove il cammino verso un luogo sacro 

si intreccia con il cammino verso una vita più consapevole e autentica. 

 

Bibliografia 

Allport, Gordon W.      

 (1985)  L’individuo e la sua religione, La Scuola, Brescia.   

Bellantoni, Domenico    

 (2011)  L’analisi esistenziale di Viktor E. Frankl. 1. Origini, fondamenti e 

modello clinico, LAS, Roma. 

Bellantoni, Domenico    

 (2019)  Religione, spiritualità e senso della vita. La dimensione 

trascendente come fattore di promozione dell’umano, 

FrancoAngeli, Roma. 

CEI, Conferenza Episcopale Italiana   



SReF 2/1-2 (2025): 43-58 

 

56 

 

 (2008)  (a cura della) Bibbia di Gerusalemme, EDB, Bologna.  

CSC / Confraternita di Santiago di Compostella (a cura di)   

 (2025)  Questionario per la richiesta della Compostela, https://www. 

confraternitadisanjacopo.it/Credenziale/RichiestaDellaCredenziale

2.pdf, agg. al 05.04.2025. 

Frankl, Viktor Emil   

 (1991)  Uno psicologo nei lager, Edizioni Ares, Milano.  

Frankl, Viktor Emil   

 (2014)  Dio nell’inconscio. Psicoterapia e religione, Morcelliana, Brescia. 

Frankl, Viktor Emil   

 (2018)  Logoterapia e analisi esistenziale, Morcelliana, Brescia.  

Frankl, Viktor Emil   

 (2022)  Sul senso della vita, Mondadori, Milano.  

Fromm, Erich   

 (1956)  L’arte di amare, Il saggiatore, Milano.  

Fromm, Erich   

 (1977)  Avere o essere?, Mondadori, Milano.  

Goleman, Daniel 

 (2022)  Introduzione, in V.E. Frankl, Sul senso della vita, Mondadori, 

Milano: V-XIX. 

Grossi, Alberto 

 (2008)  Le vie dello spirito. Sociologia del pellegrinaggio contemporaneo, in 

G. Magistrali (a cura di), Turismo sociale, Maggioli Editore, Rimini: 227-

232. 

James, William  

 (1902)  The varieties of Religious Experience. A study in Humane Nature, 

Longmans, Green and Co., Boston. 

James, William  

https://www/


SReF 2/1-2 (2025): 43-58 

 

57 

 

 (1935)  W.J. to Henry Holt, June 19, 1896, in R.B. Perry (a cura di), The 

Thought and Character of William James. Volume II: Philosophy 

and Psychology, Humphrey Milford Oxford University Press, 

London: 287-291.  

Kalender, Anna - Pfeifer, Eric 

 (2024)  “Pathologie des Zeitgeistes und ihre kollektiven Fehlhaltungen”, 

Psychotherapeutenjournal  14/4: 385-392. 

La Cecla, Franco 

 (2002)  Jet-lag. Antropologia e altri disturbi da viaggio, Meltemi Editore, 

Milano. 

Le Goff, Jacques   

 (2002)  San Francesco d’Assisi, Laterza, Bari. 

Nocifora, Enzo  

 (2010)  “Turismo religioso e pellegrinaggio. Il caso romano” , ROTUR 

Revista de Ocio y Turismo 4/3: 181-194. 

PCPMT, Pontificia Commissione per la Pastorale delle Migrazioni e del Turismo. 

 (1978)  Lettera alle Conferenze Episcopali Chiesa e Mobilità Umana, in 

Pontificio Consiglio della Pastorale per i Migranti e gli itineranti (a 

cura del), Magistero Pontificio e documenti della Santa Sede sulla 

Pastorale del Turismo, Libreria Editrice Vaticana, Città del 

Vaticano: 231-245. 

Pfeifer, Eric - Wulf, Helena - Metz, Katharina - Wüster, Anne-Louise - Pischel, Moritz 

- Wittmann, Marc 

 (2024)  “Correlations between meaning in life and nature connectedness: 

German-language validation of two topic-related measures and 

practical implications”, Spiritual Care 13/3: 242-256. 

Romeo, Antonino  

 (2019)  “Viktor Frankl: affrontare le difficoltà promuovendo la ricerca di 

senso” , Note di Pastorale Giovanile 8/69, 

https://www.notedipastoralegiovanile.it/ npg-annata-2019/viktor-

frankl-affrontare-le-difficolta-promuovendo-la-ricerca-di-senso, 

agg. allo 06.04.2025. 

https://www.notedipastoralegiovanile.it/


SReF 2/1-2 (2025): 43-58 

 

58 

 

SCPC, Sacra Congregatio Pro Clericis. 

 (1969)  Directorium Generale Peregrinans in terra pro Miniterio Pastorali 

quoad “Turismum”, in Pontificio Consiglio della Pastorale per i 

Migranti e gli itineranti (a cura del), Magistero Pontificio e 

documenti della Santa Sede sulla Pastorale del Turismo, Libreria 

Editrice Vaticana, Città del Vaticano: 215-230. 

Spinsanti, Sandro 

 (1983)  Psicologia del pellegrinaggio, in L. Sartori (a cura di), Pellegrinaggio 

e religiosità popolare, Maggioli Editore, Rimini: 114-125. 

Turner, Victor W - Turner, Edith 

 (1997)  Il pellegrinaggio, Edizioni Argo, Lecce. 

Verdone, Luciano 

 (2007)  Un brindisi con Socrate. La saggezza dell’Occidente a piccoli sorsi, 

Adea Edizioni, Sesto ed Uniti (Cr). 

Van Gennep, Arnold 

 (1909)  Les rites de passage, Émile Nourry, Paris.  


