SReF 2/1-2 (2025): 19-40

Homo: da viator a peregrinus

Per un’antropologia teologica del pellegrinaggio

DAVIDE LEES *

«Vattene dalla tua terra,

dalla tua parentela e dalla casa di tuo padre,
verso la terra che io ti indichero.

Faro di te una grande nazione e ti benediro»
(Gen 12,1-2)

In controtendenza rispetto al declino di molte pratiche religiose rimane
vivo e in crescita il fenomeno del pellegrinaggio, sebbene la sua
configurazione non sia piu cosi chiara, né dal punto di vista antropologico e
sociologico, né dal punto di vista religioso!.

Nel presente studio vorremmo fare alcuni passi verso un’antropologia
teologica del pellegrino. In primo luogo cercheremo di tratteggiare I’homo
viator, inteso come 'uomo che gia da un punto di vista naturale vive le
dinamiche esistenziali del cammino. In secondo luogo esploreremo, a partire
dal testo biblico, I'essenza teologica dell’homo peregrinus, che vive un
cammino qualitativamente diverso a causa dell'irruzione, nella realta
dell'uomo, di una dimensione prettamente teologica. Da questa ricerca si
cerchera di distillare alcuni elementi teologicamente essenziali del
pellegrinaggio, che possano servire a interpretare e illuminare il fenomeno
odierno.

* davidelees@gmail.com. Docente di antropologia teologica ed escatologia presso
I'ISSR “Ecclesia Mater” e docente incaricato alla Pontificia Universita Gregoriana.

1 Si veda per esempio Nickerson et al. (2018), Zoszak (2022), King (2023).

19



SReF 2/1-2 (2025): 19-40

1. Homo viator: tra finitudine ferita e ineliminabile grandezza

Quanto la rivelazione ci dice sul pellegrinaggio si staglia su una
situazione antropologica “naturale”. La celebre ’espressione “homo viator”2
indica nell’essere in cammino qualcosa che caratterizza I'uomos. Cosa sta alla
base di questo connubio tra I'uomo e la via?

In primo luogo, la vita dell'uomo e assimilabile ad un cammino come
conseguenza della temporalita dell’esistenza. Pur senza spostamento fisico,
la nostra vita costituisce una sorta di cammino per il mutamento esistenziale
prodotto da ogni passo decisionale, per la concatenazione dei nostri atti
umani che provocano un cambiamento nel mondo e correlativamente in noi
stessi. Tutto il mondo fisico di cui facciamo esperienza ¢ spazio-temporale,
ma il tempo appartiene all'uomo in modo del tutto peculiare. Non basta
collegare la temporalita al divenire che sperimentiamo nel mondo “fuori” di
noi — come puo essere spontaneo fare —; va ricercato in che modo il tempo
vissuto dall'uomo sia intimamente collegato alla sua interiorita4. Riguarda il
fatto che la nostra esistenza non € meramente data, ma ci € piuttosto
affidata. Heidegger, in Essere e tempo, presenta una comprensione
dell'uomo che ¢ intimamente collegata con il tempo. L'uomo ¢ costituito da
un’apertura che si struttura nel presente tra il passato e futuro, tra ’essere
gettato in una storia non scelta e il proiettarsi al poter-essere del futuro,
apertura che va vissuta nella realta di cui ci si deve prendere curas.

In secondo luogo, la vita delluomo € cammino non solo per la
finitudine quanto anche per la dialettica che risulta dal rapporto tra bene e
male nel mondo. Ci illumina il testo biblico che contrappone alla condizione
originaria del giardino in cui tutto era «molto buono» (cf. Gen 1,28 e 2.1),
una situazione diversa. La terra maledetta a causa dell'uomo (cf. Gen 3,17)
produrra per lui «spine e cardi» (Gen 3,18), senza annullare pero la

2 Cf. Marcel (1980).

3 Gia Tommaso d’Aquino contrapponeva lo status viae della Chiesa sulla terra,
allo status patriae della Chiesa nel cielo (vedi per esempio Compendium theologiae,
cap.145: «tota autem praesens vita est status viae»; STh II-1I, q.136, a.1, ad 1; q .184,
a. 2). In Bonaventura si puo ricostruire come lo «status viae» riguardi sia'innocenza
delle origini che lo stato di miseria dopo il peccato: cf. Rossini (2025: 5-10.13-14).

4 Vedi il tempo come “distentio animi” nel libro XI delle Confessioni di
Agostino d’Ippona: Augustinus (XI,23,30; X1,26,33).

5 Cf. Heidegger (1976), in particolare i §§ 45, 61, 65-71.

20



SReF 2/1-2 (2025): 19-40

benedizione originaria — «Siate fecondi e moltiplicatevi, riempite la terra e
soggiogatela» (Gen 1,28) —, come ¢ attestato dal fatto che dopo il peccato
«l'uomo chiamo sua moglie Eva, perché ella fu la madre di tutti i viventi»
(Gen 3,20)°. La dialettica che sorge tra l'originaria benedizione e la
maledizione sopraggiunta e “incarnata” nei fratelli Caino e Abele, il
coltivatore e il pastore, rappresentanti della vita stanziale e della vita
nomade. L’agricoltura presuppone la stabilita in una terra che produca i suoi
frutti, e se questi vengono a mancare ¢ necessario levare le tende e cercare
campi migliori. Viceversa, il pastore nomade che di base va vagando in cerca
di acque e di pascolo, nella misura in cui trova condizioni favorevoli si ritrova
con greggi pitt numerosi ed € soggetto anche lui al desiderio sempre piu forte
di istallarsi. La benedizione originaria che tende alla stanzialita € in tensione
dialettica con la maledizione della terra, conseguenza del peccato, che
obbliga al nomadismo?. Si pensi al drammatico dialogo tra Dio e Caino, il
fratricida:

«Che hai fatto? La voce del sangue di tuo fratello grida a me dal suolo!
Ora sii maledetto, lontano dal suolo che ha aperto la bocca per ricevere
il sangue di tuo fratello dalla tua mano. Quando lavorerai il suolo, esso
non ti dara piu i suoi prodotti: ramingo e fuggiasco sarai sulla terra».
Disse Caino al Signore: «Troppo grande € la mia colpa per ottenere
perdono. Ecco, tu mi scacci oggi da questo suolo e dovro nascondermi
lontano da te; io saro ramingo e fuggiasco sulla terra e chiunque mi
incontrera mi uccidera» (Gen 4,10-14).

Caino sara «ramingo» perché il suolo «non dara piu i suoi prodotti»,
«fuggiasco», invece, perché «chiunque mi incontrera mi uccidera»: il
movimento ¢ obbligato dalla mancanza di un bene necessario e dalla
presenza di un male da cui fuggire.

In terzo luogo, osserviamo talvolta che il movente del viaggiare umano
non e né il dispiegarsi della finitudine nella temporalita né il (ri)fuggire una
mancanza o una minaccia, bensi I'anelito ad un di piu, alla trascendenza.
Dietro alla curiosita, al desiderio sconfinato di esplorare e di conoscere, di

6 Vedi anche Gen 9,1-2 con la benedizione dopo il diluvio.

7 Ovviamente questa lettura non intende identificare rigidamente stanzialita e
benedizione o nomadismo e colpa, ma mettere in luce una tensione dialettica che
attraversa la condizione umana dopo il peccato.

21



SReF 2/1-2 (2025): 19-40

scoprire nuovi paesi e nuovi mondi, vi € un’apertura costitutivamente
illimitata. Gabriel Marcel sottolinea la differenza qualitativa tra dire «io
spero che...» e dire «io spero» in senso assoluto. Come osserva Marcel, la
speranza autentica non si lascia rinchiudere in oggetti determinati8, ma
tende a trascenderli, configurandosi come mistero piu che come problemas.
Essa nasce come risposta della creatura finita all’Essere infinito da cui
riconosce di dipenderee. Nell’homo viator si manifesta una grandezza che
non € posseduta se non come apertura e relazione. Tale apertura e
intimamente connessa alla liberta, che non si colloca semplicemente nel
tempo, ma che pone il tempo stesso in rapporto con cio che lo trascende,
conferendogli orientamento e senso.

Fin qui alcuni tratti della condizione naturale dell’homo viator, nella
sua finitudine da esplicare, nel suo rapporto al male e nella grandezza di
un’apertura illimitata.

2. Homo peregrinus: tra chiamata e risposta, promessa e compimento

Il termine italiano “pellegrino” proviene dal latino peregrinus®, che
risale etimologicamente ad ager, agri, campo'2, con il prefisso per-, il cui
ampio significato indica principalmente l'attraversamento — 'andare oltre,
in avanti — e in modo derivato ha significato di causalita mediatrice,
distributivo, intensivo, temporale e cosi viais. E suggestivo che la radice
protoindoeuropea di ager’, significhi “campo incolto, pascolo”, come anche
il fatto che essa derivi a sua volta da una radice che significa “condurre,
guidare”s. In sintesi, il significato originario di “pellegrino” richiama
l'attraversamento di una terra incolta, la vita di tipo nomade.

Le dinamiche dell'uomo pellegrino, perd, non si riducono a quelle del
nomade. Per approfondire questo punto, volgiamo il nostro sguardo alla

8 Cf. Marcel (1980: 42)

9 Cf. Marcel (1980: 45).

10 Cf. Marcel (1980: 57).

11 Devoto (1968: 309).

12 Vaan (2008: 29).

13 Lewis — Short (1879: 1332).

14 Sj tratta della radice PIE *h,eg -ro-. Cf. Vaan (2008: 29).
15 Si tratta della radice PIE *hzg’-. Cf. Vaan (2008: 20).

22



SReF 2/1-2 (2025): 19-40

rivelazione biblica. Lo faremo analizzando 'utilizzo dei termini peregrinus,
peregrinor, peregrinatio, peregre nel testo latino della Vulgata, con
attenzione ai termini ebraici e greci che essi traducono e alle dinamiche che
vi si esprimono.

2.1 Estraneita e identita

I termini peregrinus, peregrinor, peregrinatio sono usati soprattutto
in corrispondenza alla radice ebraica gwr: delle 87 ricorrenze della radice
peregr- nell’AT, oltre due terzi corrispondono alla radice gwr?”. La
condizione del ger € una via di mezzo tra l'autoctono (zrh) e lo straniero
(nkrj)8: egli dimora nella terra ma non ne ¢ nativo. Notiamo che cio che
caratterizza il la vita del pellegrino non € primariamente il viaggiare, ma
piuttosto il dimorare senza piena appartenenza al luogo della propria
dimora, avendo altrove la propria origine e la propria destinazione. Il
viaggiare del pellegrino € una conseguenza di questa condizione.

I primi soggetti che la Scrittura descrive come peregrini sono Abramo'9
eisuoi discendentiz?, in particolare Isacco?!, Giacobbe2?2 e i suoi figlizs. Spesso
questo pellegrinare ¢ legato alle gia menzionate dinamiche dell’homo viator.
E normale, per esempio, che si vada a dimorare in terra straniera a causa di
una carestia4: ¢ questa la ragione per cui prima Abramo (Gen 12,10) e poi
tutti i figli di Israele (Gen 47,4-6) sono scesi in Egitto. Ma nel pellegrinare
compare anche qualcosa d’altro, che & necessario approfondire.

16 Kellerman (1988: 1999-2024).

17 Gen 12,10; 15,13; 17,8; 20,1; 23,4; 26,3; 28,4; 32,5; 35,27; 36,7; 37,1; 47,4-6;
47,9 (x2); Es 6,4; 12,48-49; 23,9 (x2); Lv 16,29; 17,8-10.12-13 (x4); 18,26; 19,10;
23,22; 24,16.22; 25,6.35.45.47; Nm 9,14; 15,13-16.26.29-30; 35,15; Dt 1,6; 5,14;
10,18-19 (x2); 14,21.29; 26,5; Gdc 17,8-9; 19,16; Rt 1,1; 2Re 8,1-2 (x2); 1Cr 29,15;
Gb 31,32; Sal 15,1; 39,13; 119,54; 120,5-6 (x2); Is 23,7; Ger 35,7; 44,14; M1 3,5.

In quasi tutti le altre ricorrenze della radice latina peregr-, questa corrisponde
alla radice nkrj, che significa straniero, alieno: Dt 15,3; 29,21, Rt 2,10; 2Sam 15,19;
1Cr 14,1-2; 2Cr 6,33; Gb 19,15; Sal 69,9; 81,10; Is 28,21; 60,10; 61,5.

18 Cf. Kellerman (1988: 2008).

19 Gen 12,10; 17,8; 20,1; 23,4; 35,27.

20 Vedi per esempio Gen 15,13; 36,7; 47,4-6; Es 6,4, Dt 26,5; Lv 19,33-34.

21 Gen 26,3; 35,27; 37,1.

22 Gen 28,4; 32,5; 36,7; 47,9.
23 Gen 47,4-6.
24 Vedi per esempio Gen 12,10; 47,4-6; Rt 1,1; 2Re 8,1-2.

23



SReF 2/1-2 (2025): 19-40

Nel capitolo che precede la chiamata di Abramo vi € la storia di Babele,
nel cui esordio troviamo questa descrizione:

Emigrando dall’oriente, gli uomini capitarono in una pianura nella
regione di Sinar e vi si stabilirono. [...] Poi dissero «Venite, costruiamoci
una citta e una torre, la cui cima tocchi il cielo, e facciamoci un nome,
per non disperderci su tutta la terra» (Gen 11,2.4).

E in atto la dialettica tra vita nomade e sedentaria: gli uomini che migravano
trovando condizioni favorevoli si stabiliscono (verbo jasab, radice j$b)?5 e
intraprendono la costruzione di una citta che e correlativa alla costruzione di
sé: «facciamoci un nome». Dopo l'episodio di Babele, una genealogia
conduce a Terach, che con suo figlio Abramo migrava anche lui dall’oriente:
«usci da Ur dei Caldei per andare nella terra di Canaan» (Gen 11,31). Come
gli uomini di Babele anche loro, nel mezzo del cammino, interrompono il loro
viaggio a causa di condizioni favorevoli che permettono di istallarsi:
«Arrivarono a Carran e vi si stabilirono» (ibid.) — di nuovo con I'uso del verbo
ebraico jasab. E in questo contesto che irrompe la chiamata di Dio:

Il Signore disse ad Abram: «Vattene dalla tua terra, dalla tua parentela
e dalla casa di tuo padre, verso la terra che io ti indichero. Faro di te una
grande nazione e ti benediro, rendero grande il tuo nome e possa tu
essere una benedizione» (Gen 12,1-2).

Non si puo enfatizzare abbastanza la portata di questi versetti.
Chiamando Abramo Dio lo costituisce come pellegrino in un senso nuovo.
Sara un ger (radice gwr) che dimora fuori dalla propria patria non in base
alle dinamiche dell’homo viator, ma in forza di una parola, di una chiamata,
di una promessa. Il binomio terra-famiglia che é sintetizzato nella nostra
parola “patria” indica che questa condizione di pellegrino non conduce solo
ad una terra che Dio indichera bensi, pit fondamentalmente, a una identita
che ha la sua fonte in Dio: «faro di te una grande nazione». All'identita auto-
costrutta di Babele — «facciamoci un nome» (Gen 11,4) — si contrappone una
identita che ¢ frutto della fede nella promessa di Dio: «rendero grande il tuo
nome» (Gen 12,2).

25 Vedi Gorg (2003). A p. 76 delinea due aspetti semantici: il legame con un
luogo (significato “mansivo”) e lo stato di quiete (significato “quietivo”).

24



SReF 2/1-2 (2025): 19-40

Questa condizione pellegrinante assume un peso teologico che va ben
oltre la dimensione sociologica, come ¢ indicato in molti modi nel testo
biblico. In primo luogo, la promessa di Dio ad Abramo e alla sua discendenza
riguarda proprio la terra del loro pellegrinare: «La terra dove sei forestiero,
tutta la terra di Canaan, la daro in possesso per sempre a te e alla tua
discendenza dopo di te» (Gen 17,8) 2¢.

In secondo luogo, ritorna piu volte la dialettica pellegrinare-istallarsi.
Per esempio, quando i figli di Giacobbe scendono in Egitto a causa della
carestia lo fanno «per soggiornare come forestieri» (Gen 47,4, con radice
gwr), ma il faraone dice a Giuseppe di farli istallare nella terra di Gosen
(Gen 47,6, con radice jsb)27, processo che sfocia nella schiaviti da cui
dovranno essere liberati.

A proposito della dialettica tra pellegrinare e istallarsi, notiamo che il
greco della LXX traduce i termini ebraici giir e jasab con i verbi greci
paroikéo (dimorare come straniero) e katoikéo (stabilirsi), verbi tra loro
imparentati che con i loro prefissi esprimono modi diversi di abitare una casa
(oikos o oikia). E significativo, inoltre, che proprio il verbo paroikéo ci ha
dato il termine italiano “parrocchia”.

2.2 In possesso della terra, ancora pellegrini?

Dopo I'esodo dall’Egitto e la presa di possesso della terra promessa,
sembrano realizzate le promesse fatte ai Padri. In questo nuovo contesto la
radice ebraica grw non viene quasi mai applicata all’israeliti bensi agli
stranieri che dimorano tra loro, soprattutto ai proseliti, i non-israeliti che
accoglievano la fede in Jahve28. Questo slittamento di significato del termine

26 Vedi anche i seguenti testi: «Conceda la benedizione di Abramo a te e alla
tua discendenza con te, perché tu possieda la terra che Dio ha dato ad Abramo, dove
tu sei stato forestiero» (Gen 28,4). «Ho anche stabilito la mia alleanza con loro, per
dar loro la terra di Canaan, la terra delle loro migrazioni, nella quale furono
forestieri» (Es 6,4).

27 Altro brano interessante ¢ Gen 37,1, dove pare che la tensione del
peregrinare abbia una prima risoluzione: « Giacobbe si stabili (radice jsb) nella terra
dove suo padre era stato forestiero (radice gwr), nella terra di Canaan».

28 Cf. Kellerman (1988: 2008). Sulla partecipazione del proselito al culto e alla
Legge di Israele vedi p.e. Es 12,48-49; Lv 16,29; 17,8-10.12-13.15; 18,26; 19,10; 24,16;
Nm 15,26.29-30; 19,10; 35,15; Dt 1,16; 5,14; Gs 20,9.

25



SReF 2/1-2 (2025): 19-40

ebraico ger (= forestiero, pellegrino) e di altri termini con la stessa radice e
registrato nel greco della LXX che al posto di paroikos?o, paroikéose,
paroikesis3 passa a tradurre ger con il termine prosélytoss2. Se prima il
significato della radice gwr riguardava fondamentalmente il popolo d’Israele
nel suo vivere come straniero in opposizione al suo istallarsi (nella LXX
paroikéo vs. katoikéo), una volta che il popolo € entrato in possesso della
terra promessa il significato della radice gwr € determinato dall’'opposizione
proselito vs. Israelitass oppure dall’opposizione alieno vs. autoctono34.

A prima vista potrebbe sembrare che la condizione di forestieri sia
ormai stata superata dal popolo d’Israele. Invece € proprio in questo contesto
che compare lo spessore della dimensione teologica di tale condizione, la
quale non € estinta dall’arrivo nella terra promessa. A tal proposito,
presentiamo sei brevi approfondimenti.

Il primo testo che segnaliamo riguarda il caso interessante dei Recabiti,
una famiglia che pur abitando nella terra promessa manteneva e difendeva
uno stile di vita da forestieri. Convocati dal profeta Geremia, avevano
risposto cosl alla sua offerta di bere del vino:

Ionadab, figlio di Recab, nostro antenato, ci diede quest’ordine: “Non
berrete vino, né voi né i vostri figli, mai; non costruirete case, non

La radice gwr si usa anche in opposizione a nkrj (nel greco della LXX spesso
tradotto con allétrios), che indica invece stranieri che rimanevano alieni soprattutto
in rapporto al culto e alla legge. Vedi Dt 14,21; 15,3; 2Cr 14,1-2 e soprattutto Neh
13,26-27.30, sulle donne straniere sposate dal re Salomone e i loro culti idolatrici.

29 Vedi p.e. Gen 15,13; 23,4.

30 Vedi p.e. Gen 12,10; 17,8; 19,9; 20,1; 26,3; 32,5; 35,27; 37,1; 47,9; Es 6,4.

31 Vedi Gen 28,4; 36,7.

32 Oltre ai riferimenti nella nota 28 vedi.

33 Vedi in particolare Lv 17,8-10.12-13, in cui tale opposizione compare ben
quattro volte: «Dirai loro ancora: “Ogni uomo, Israelita o straniero dimorante in
mezzo a loro, che offra un olocausto o un sacrificio 9 senza portarlo all'ingresso della
tenda del convegno per offrirlo in onore del Signore, quest'uomo sara eliminato dal
suo popolo. Ogni uomo, Israelita o straniero dimorante in mezzo a loro, che mangi
di qualsiasi specie di sangue, [...] lo eliminero dal suo popolo. [...] Percio ho detto
agli Israeliti: Nessuno tra voi mangera il sangue, neppure lo straniero che dimora
fra voi mangera sangue. Se qualcuno degli Israeliti o degli stranieri che dimorano
fra di loro prende alla caccia un animale o un uccello che si pudé mangiare, ne deve
spargere il sangue e coprirlo di terra”».

34 Vedi Es 12,48-49; Lv 16,29; 17,15; 18,26; 24,16; Nm 9,14; 15,14.30. Nella
traduzione della LXX troviamo la contrapposizione prosélytos vs. autochthon.

26



SReF 2/1-2 (2025): 19-40

seminerete sementi, non pianterete vigne e non ne possederete, ma
abiterete nelle tende tutti i vostri giorni, perché possiate vivere a lungo
sulla terra dove vivete come forestieri (radice gwr)”. Noi abbiamo
obbedito agli ordini di Ionadab, figlio di Recab, nostro padre, [...] non
costruiamo case da abitare né possediamo vigne o campi o sementi. Noi
abitiamo nelle tende (Ger 35,6-10).

Questa famiglia, che solo a causa delle persecuzioni di Nabucodonosor
accetto di stabilirsi nella citta di Gerusalemme, viene lodata e benedetta da
Dio (cf. Ger 35,12ss). L’astenersi dal bere vino € anch’esso un segno carico di
risonanze escatologiche, indice che la terra in cui si trovano € ancora
provvisoria rispetto ad un’altra patria piu vera e definitivass.

In secondo luogo, possiamo ricordare che Dio stesso ha dimorato in
una tenda nella terra promessa, come segno che non si era ancora giunti al
pieno compimento della promessa:

Va’ e di’ al mio servo Davide: Cosi dice il Signore: «Forse tu mi costruirai
una casa, perché io vi abiti? Io infatti non ho abitato in una casa da
quando ho fatto salire Israele dall’Egitto fino ad oggi; sono andato
vagando sotto una tenda, in un padiglione. [...] ho forse mai detto ad
alcuno [...]: Perché non mi avete edificato una casa di cedro?”
(2Sam 7,5-7).

E quanto mai significativo quanto dice il re Davide mentre fa preparativi per
la costruzione del tempio: «Noi siamo forestieri (gerim, radice gwr) davanti
a te e ospiti come tutti i nostri padri. Come un’ombra sono i nostri giorni sulla
terra» (1Cr 29,15). Mentre il re Davide vuole costruire una dimora stabile per
Dio, che abitava ancora sotto una tenda, esprime la coscienza della
transitorieta della nostra vita sulla terra, il nostro essere forestieri e ospiti
davanti a Dio.

Come terzo punto segnaliamo proprio lo sviluppo della pratica del
pellegrinaggio a Gerusalemme: «Tre volte all’anno ogni tuo maschio si
presentera davanti al Signore, tuo Dio, nel luogo che egli avra scelto: nella
festa degli Azzimi, nella festa delle Settimane e nella festa delle Capanne»

35 Non possiamo qui non pensare al testo dell’'ultima cena: «Io vi dico che d’ora
in poi non berro di questo frutto della vite fino al giorno in cui lo berr6é nuovo con
voi, nel regno del Padre mio» (Mt 26,29; cf. anche Mc 14,25 e Lc 22,18).

27



SReF 2/1-2 (2025): 19-40

(Dt 16,16)3¢. In rapporto a questa prescrizione rituale sono stati composti i
Salmi delle ascensioni, che cantano la gioia del cammino verso il Signore:

«Quale gioia quando mi dissero:
andremo alla casa del Signore!» (Sal 122,1);

«Beato chi trova in te la sua forza
e decide nel suo cuore il santo viaggio» (Sal 84,6).

Il pellegrinaggio stesso esprime che il popolo, pur abitando la terra, rimane
in cammino verso quella dimora stabile che si ha solo nel Signores’. Gia nei
salmis® e poi ancor pit nei profeti il pellegrinaggio a Gerusalemme e al monte
Sion, dimora divina, assume sempre piu chiaramente una dimensione
escatologica e universale:

Alla fine dei giorni, il monte del tempio del Signore
sara saldo sulla cima dei monti e s’innalzera sopra i colli,
e ad esso affluiranno tutte le genti (Is 2,2).

Questo € un altro modo con cui la Serittura mostra che la condizione di
pellegrini non €& semplicemente superata dal possesso della terra, ma
reinterpretata teologicamente come attesa del compimento escatologico.

Il quarto punto che segnaliamo riguarda la istituzione dell’anno
giubilare (cf. Lv 25), in cui compare I'idea che la proprieta della terra non e
assoluta, bensi sempre subordinata a Dio: «Le terre non si potranno vendere
per sempre, perché la terra € mia e voi siete presso di me come forestieri e
ospiti (gerim we toshavim)» (Lv 25,23)39. Nonostante gli israeliti fossero in
possesso della terra sono «forestieri e ospiti» in rapporto a Dio che ne é il
vero proprietario e che in qualche modo ¢ il vero oggetto (escatologico) della
promessa.

36 Vedi anche Es 23,14-17; 34,23-24.

37 Nel Sal 125,1 — «Chi confida nel Signore &€ come il monte Sion: non vacilla &
stabile per sempre» — la stabilita a cui si tende € espressa con la radice j$b ed &
tradotta dalla LXX con il greco katoikéo, richiamando la tensione tra essere
pellegrini e istallarsi.

38 Vedi p.e. Sal 48,2-3.11: «Grande ¢ il Signore e degno di ogni lode nella citta
del nostro Dio. La tua santa montagna, altura stupenda, € la gioia di tutta la terra.
[...] Come il tuo nome, o Dio, cosi la tua lode si estende sino all’estremita della terra».

39 Questo era il fondamento del diritto di riscatto per i terreni (cf. Lv 25,23).

28



SReF 2/1-2 (2025): 19-40

In quinto luogo segnaliamo il caso dei leviti, figli di Aronne, nei quali
quanto appena accennato € ancora piu chiaro. Dio aveva detto ad Aronne:
«Tu non avrai alcuna eredita nella loro terra e non ci sara parte per te in
mezzo a loro. o sono la tua parte e la tua eredita in mezzo agli Israeliti»
(Nm 18,20)4°. Per questo i leviti, nonostante gli fossero state assegnate nella
terra delle citta in cui dimorare (cf. Nm 35,2), rimanevano
fondamentalmente forestieri4!, come a segnalare a tutto il popolo che la vera
eredita promessa, verso cui si € ancora in cammino, € proprio il Signore. Dio
aveva gia parlato ad Abramo proprio in questi termini:

Stabiliro la mia alleanza con te e con la tua discendenza dopo di te, di
generazione in generazione, come alleanza perenne, per essere il Dio
tuo e della tua discendenza dopo di te. La terra dove sei forestiero, tutta
la terra di Canaan, la daro in possesso per sempre a te e alla tua
discendenza dopo di te; saro il loro Dio».

Si noti il parallelo tra il possesso della terra e ’avere il Signore come proprio
Dio: una € segno dell’altro, questo ¢ lo scopo di quella.

Il sesto e ultimo aspetto che segnaliamo riguarda i forestieri quali
oggetto di cura e di carita da parte degli Israeliti. La benevolenza verso il
forestiero é richiamata frequentemente42, e diverse volte tale indicazione
viene motivata dalla memoria che anche gli Israeliti furono forestieri in
Egitto:

Non opprimerai il forestiero: anche voi conoscete la vita del forestiero,

perché siete stati forestieri in terra d’Egitto (Es 23,9).

Quando un forestiero dimorera presso di voi nella vostra terra, non lo
opprimerete. Il forestiero dimorante fra voi lo tratterete come colui che
€ nato fra voi; tu 'amerai come te stesso, perché anche voi siete stati
forestieri in terra d’Egitto. Io sono il Signore, vostro Dio (Lv 19,33-34).

Il Signore, vostro Dio, [...] rende giustizia all’orfano e alla vedova, ama
il forestiero e gli da pane e vestito. Amate dunque il forestiero, perché
anche voi foste forestieri nella terra d’Egitto (Dt 10,18-19).

40 Vedi anche Gs 14,3; 18,7.

41 Cf. Gdc 17,8-9 e anche 1 testi in cui i leviti sono associati ai forestieri:
Dt 14,29; 26,12.

42Vedi Lv 19,10; 23,22; Dt 14,29; 24,19-21; 26,12; Gb 31,32.

29



SReF 2/1-2 (2025): 19-40

Si noti in questi tre testi una certa progressione. Se nel primo si comanda
semplicemente di «non opprimere» il forestiero, nel secondo si aggiunge che
«l’amerai come te stesso», e nel terzo questo viene motivato non solo dal
ricordo dell’essere stati forestieri, bensi dal fatto fondante che Dio «ama il
forestiero». L'amore di Dio sperimentato dal popolo diventa fondamento
dell’amore con cui amare il proprio prossimo43, anche straniero. In questo
modo il ricordo dell’essere forestieri in Egitto e il comando di amare il
forestiero come se stessi — riconoscendosi oggetto dell’amore di Dio, come
gli stranieri — convergono nel suggerire al popolo di identificarsi e di
riconoscersi nei forestieri, come a segnalargli di essere in realta ancora
pellegrini, nonostante la terra di cui ora avevano il possesso. Se quindi da
una parte il rapporto con gli stranieri seguiva logiche di proselitismo, e cioe
— secondo l'etimologia del termine — un movimento degli stranieri verso il
popolo in cui essi venivano in qualche modo inseriti, d’altra parte la presenza
del forestiero era un richiamo al popolo ad una dimensione escatologica, a
riconoscere di essere ancora in cammino e di non essere gia nel compimento
definitivo della promessa di Dio.

Nei testi che stiamo esaminando il forestiero € talvolta associato al
povero44, ma ancor piu spesso fa parte di una triade: il forestiero, 'orfano e
la vedova. Citiamo un testo tra tutti4s:

Quando, facendo la mietitura nel tuo campo, vi avrai dimenticato
qualche mannello, non tornerai indietro a prenderlo. Sara per il
forestiero, per 'orfano e per la vedova, perché il Signore, tuo Dio, ti

43 Cf. Lv 19,18 e i vari testi che lo citano: Mt 22,39, Mc 12,31, Lc 10,27; Rm 13,9;
Gal 5,14.

44 Vedi i seguenti testi: «quanto alla tua vigna, non coglierai i racimoli e non
raccoglierai gli acini caduti: li lascerai per il povero e per il forestiero. Io sono il
Signore, vostro Dio»(Lv 19,10); «Quando mieterai la messe della vostra terra, non
mieterai fino al margine del campo e non raccoglierai cio che resta da spigolare del
tuo raccolto; lo lascerai per il povero e per il forestiero. Io sono il Signore, vostro Dio»
(Lv 23,22). E suggestivo che queste prescrizioni cosi simili tra loro riguardino
proprio i frutti della terra da cui sono prodotti il vino e pane eucaristici, come a
indicare che la vera poverta ¢ quella di Dio e che I'eucaristia € cibo per i forestieri,
viatico nel pellegrinaggio verso la patria celeste.

45 Dt 10,18; 26,12-13; 27,19; Tb 1,8; Sal 94,6; 146,9; Ger 22,3; Ez 22,7; Zc 7,10;
ML 3,5.

In alcuni casi a questa triade € aggiunto il levita, secondo le logiche descritte
sopra: Dt 14,29; 16,11.

30



SReF 2/1-2 (2025): 19-40

benedica in ogni lavoro delle tue mani. Quando bacchierai i tuoi ulivi,
non tornare a ripassare i rami. Sara per il forestiero, per 'orfano e per
la vedova. Quando vendemmierai la tua vigna, non tornerai indietro a
racimolare. Sara per il forestiero, per l'orfano e per la vedova
(Dt 24,19-21).

Come la benevolenza al forestiero € motivata dall’essere (stati) forestieri,
suggeriamo che anche lattenzione all’'orfano e alla vedova indicano
condizioni con le quali il popolo & chiamato a identificarsi. Sono temi forti
nell’Antico Testamento sia la figliolanza divina del popolo4¢ — «Israele é il
mio figlio primogenito» (Es 4,22) — sia la sponsalita tra Dio e il suo popolo47:
«Ti fard mia sposa per sempre». Il forestiero, 'orfano e la vedova vivono la
carenza della patria, del padre e dello sposo. Come non vedere in queste
figure una cifra non solo della condizione del popolo di Israele bensi di tutta
I'umanita? Gesu Cristo verra infatti come sposo#® che rivela il Padre e apre la
via alla patria celeste.

Sintetizziamo le conclusioni di questa sezione. Con l'ingresso nella
terra promessa vengono meno le ragioni antropologiche del pellegrinare, ma
non la sua dimensione teologica. Essa permane soprattutto come
configurazione escatologica dell’esistenza credente, fondata nella chiamata e
nella promessa di Dio.

2.3 Gest, ospite e pellegrino in mezzo a noi49

«Il Verbo si fece carne e venne ad abitare in mezzo a noi» (Gv 1,14),
letteralmente «dimoro in una tenda» (eskenosen) tra noi, pellegrino e
forestiero, come gia Dio in mezzo al suo popolo in cammino. Gia nel grembo

46 Sulla figliolanza vedi Es 4,22-23; Dt 14,1; 32,6; Ger 31,9; Os 11,1-4; Sal 2,7.

47 Sulla sponsalita, oltre a tutto il Cantico dei Cantici, vedi Os1-2, in
particolare 2,16-25; Ger 2,2; Ez 16; 23; Is 54,4-8; 62,4-5: «Nessuno ti chiamera piu
Abbandonata, né la tua terra sara piu detta Devastata, ma sarai chiamata Mia Gioia
e la tua terra Sposata, perché il Signore trovera in te la sua delizia e la tua terra avra
uno sposo. Si, come un giovane sposa una vergine, cosi ti sposeranno i tuoi figli; come
gioisce lo sposo per la sposa, cosi il tuo Dio gioira per te» (notare il parallelo tra terra
e popolo).

48 Cf. Mt 9,15 (e i paralleli Mc 2,19 e Lc 5,34); Mt 25,1-10; Gv 3,29; 2Cor 11,2;
Ef 5,31.

49 £ un richiamo al titolo del Prefazio Comune VII nel Messale Romano.

31



SReF 2/1-2 (2025): 19-40

di Maria, come in un tabernacolo, sali dalla Galilea alla Giudea, alla casa di
Zaccaria, dove face esultare di gioia il bimbo dell’anziana Elisabettase.
Appena nato dovette fuggire in Egitto e vi dimoro da straniero, ripercorrendo
e ricapitolandos! il pellegrinaggio del popolo di Israele, come profetato dal
profeta Osea: «Dall’Egitto ho chiamato mio figlio» (Mt 2,15). Fin da
bambino, Gesu sali piu volte al Tempio di Gerusalemmes2 e dopo il suo
battesimo nel Giordano «lascio Nazaret» (Mt 4,13), sua «patria»s3, e visse il
suo ministero in modo itinerante. In Galilea «percorreva tutte le citta e i
villaggi»54. Passo per Tiro, per Sidone e nella Decapoliss, attraverso la
Samarias®, sali piu volte piu volte a Gerusalemmes’ e infine vi si diresse
decisamentes8, intraprendendo il grande viaggios9 per «passare da questo
mondo al Padre»®°: la sua Pasqua, il vero esodo®. Anche dopo la sua
risurrezione non € terminato il suo cammino:

«Non mi trattenere, perché non sono ancora salito al Padre; ma va’ dai
miei fratelli e di’ loro: “Salgo al Padre mio e Padre vostro, Dio mio e Dio
vostro”» (Gv 20,17).

Dali «verra nella gloria del Padre suo» (Mc 8,38) «a giudicare i vivi e i morti»
(2Tm 4,1; 1Pt 4,5). In sintesi, tutta la vita di Gesu € un grande pellegrinaggio,
che ricapitola il cammino dell'umanita®2 e lo porta al suo compimento
escatologico nella gloria del Padre®s.

50 Cf. Lc 1,39-44

51 Cf. Ef 1,10.

52 Cf. Lc 2,22.41-50.

53 Vedi Mt 13,54.57; Mc 6,1.4; Lc 4,23.44.

54 Mt 9,35. Vedi anche Mt 4,23; Mc 1,39.

55 Cf. Mc 7,31.

56 Cf. Lc 17,11; Gv 4,4sS.

57 Cf. Gv 2,13; 5,1.

58 Cf. Lc 9,51.

59 Questa espressione é utilizzata per il grande blocco Lc 9,51-19,28.

60 Gv 13,1.

61 Cf. Lc 9,31.

62 Non a caso 'annuncio del kerygma di Gesu Cristo spesso abbraccia tutta la
storia di salvezza, nel quale vi ¢ il peregrinare di Abramo e della sua discendenza (cf.
At 7,6; 13,17), come anche Moseé pellegrino (paroikos) in terra di Madian (At 7,29).

63 Aggiungiamo qui in nota che anche il tempo tra ’ascensione e la parusia si
puo leggere in chiave di Cristo pellegrino, se applichiamo a Cristo e a questo tempo
questa parabola: «Un uomo pianto una vigna, la diede in affitto a dei contadini e se

32



SReF 2/1-2 (2025): 19-40

E emblematico I'incontro di Gesti Risorto con i discepoli di Emmaus il
cui cammino deluso rappresentava la fine del pellegrinaggio della loro fede:

«due di loro erano in cammino [...] e conversavano tra loro di tutto
quello che era accaduto. Mentre conversavano e discutevano insieme,
Gesl in persona si avvicino e camminava con loro. Ma i loro occhi erano
impediti a riconoscerlo. Ed egli disse loro: «Che cosa sono questi
discorsi che state facendo tra voi lungo il cammino?». Si fermarono, col
volto triste; uno di loro, di nome Cléopa, gli rispose: «Solo tu sei
forestiero a Gerusalemme! Non sai cido che vi & accaduto in questi
giorni?» (Lc 24,13-18).

L’ironia € carica di significato. Nell’esclamazione «Solo tu sei forestiero a
Gerusalemme» compare l'unica ricorrenza nei vangeli del nostro verbo
paroikéo, equivalente dell’ebraico giir (radice gwr). Gesu risorto € davvero,
nel senso piu forte possibile, 'unico pellegrino forestiero sulla terra.
L’'umanita risuscitata, infatti, &€ ormai radicalmente altra rispetto alla terra
sulla quale si trova come forestiero di passaggio, in cammino verso la gloria
del Padre. Il Risorto & la presenza dell’eterno nel tempo, ¢ la Parola
escatologica di Dio pronunciata nel mondo, che assume la storia e la
dinamicizza in Deum. Gesu risorto € il pellegrinaggio incarnato.

Possiamo dire di piu. Gesu Cristo risorto, pellegrino assoluto, ha
inaugurato il nuovo popolo pellegrino: la comunita di coloro che «risorti con
Cristo» cercano «le cose di lassu, dove si trova Cristo, seduto alla destra di
Dio» (Col 3,1). Ogni altro pellegrinare sbiadisce ed € solo un’ombra rispetto
a tale realta.

2.4 La Chiesa, pellegrina sulla terra®+

La prima lettera di Pietro si rivolge ai membri della Chiesa con questo
saluto: «Pietro, apostolo di Gesu Cristo, agli eletti pellegrini (eklektois
parepidéemois) dispersi nel Ponto, nella Galazia nella Cappadocia, nell’Asia e
nella Bitinia» (1Pt 1,1). Compare qui il termine “parepidemos”, composto da
“demos” e un doppio prefisso, “epi” e poi “para”. La parola «demos» — da
cui derivano parole quali «democrazia» e «demiurgo» — significa insieme

ando lontano per molto tempo (peregre fuit multis temporibus, col verbo greco
apodeméo)» (Lc 20,9 e paralleli: Mt 21,33; Mc 12,1; 13,34).
64 Richiama un’espressione della Preghiera Eucaristica III.

33



SReF 2/1-2 (2025): 19-40

“popolo” e “regione o terra”, € il popolo che abita una terra e la terra abitata
da un popoloss. E un termine prezioso per quanto riguarda quella
congiunzione tra terra e popolo gia riscontrata nel termine “patria” e che ¢
tanto importante per quanto riguarda la concezione del pellegrinaggio come
ricerca di identita.

Cosi “ekdeméo” significa essere all’estero, fuori dal proprio popolo e
paese, mentre “endeméo” significa soggiornare nella propria patria, nella
propria terra nativa, a casa®. Questi termini, assenti nel greco della LXX,
compaiono in un importante testo paolino:

Sappiamo infatti che, quando sara distrutta la nostra dimora terrena,
che € come una tenda (skené), riceveremo da Dio un’abitazione, una
dimora non costruita da mani d’'uomo, eterna, nei cieli. [...] In realta
quanti siamo in questa tenda (skeneé) sospiriamo come sotto un peso,
perché non vogliamo essere spogliati ma rivestiti, affinché cio che ¢
mortale venga assorbito dalla vita. E chi ci ha fatti proprio per questo €
Dio, che ci ha dato la caparra dello Spirito. Dunque, sempre pieni di
fiducia e sapendo che siamo in esilio (ekdéeméo) lontano dal Signore
finché abitiamo (endéméo) nel corpo — camminiamo infatti nella fede
e non nella visione —, siamo pieni di fiducia e preferiamo andare in
esilio (ekdeméo) dal corpo e abitare (endeméo) presso il Signore.
Percio, sia abitando (endeméo) nel corpo sia andando in esilio
(ekdeméo), ci sforziamo di essere a lui graditi (2Cor 5,1.4-9).

Abbiamo qui ci0 che struttura il “camminare nella fede” del pellegrinare
cristiano, il dinamismo della grazia tra la natura e la gloria, tra protologia ed
escatologia. L’esistenza cristiana € il movimento che sorge non da una
divisione dualistica®’, bensi dalla tensione che risulta dall’appartenenza sia
alla storia sia all’escatologia, come quando san Paolo dice di essere “preso-
insieme” (synecho) dall’essere con Cristo fuori dal corpo e I'essere ancora a
servizio della Chiesa (cf. Fil 1,23-26). L’appartenenza al Signore Gesu Cristo
non elimina la nostra appartenenza al corpo e alla storia, bensi la costituisce
come condizione provvisoria e la dinamizza in un cammino che non rifiuta il
corpo e la storia ma che proprio in esso si svolge.

65 Cf. Grundmann (1966: 899-900).

66 Cf. Grundmann (1966: 901-902).

67 Cosi invece la filosofia ellenistica, in cui la vita terrena € un esilio in cui &
imprigionata I’anima spirituale: cf. Grundmann (1966: 906, nota 3).

34



SReF 2/1-2 (2025): 19-40

Questo ci aiuta a capire il peso del termine «parepidemos». Nel greco
della LXX vi sono solo due ricorrenze del termine. La prima riguarda
I'episodio in cui Abramo che € ancora forestiero nella terra promessa ne
compra una prima porzione per seppellire la sua sposa Sara. Abramo si
descrive agli abitanti della regione come forestiero e pellegrino, in ebraico
ger we tosab, in greco paroikos kai parepidemos (Gen 23,4)%. Abramo
insiste per comprare un pezzo di terreno nella terra in cui si trova come
straniero ma che ¢ destinata a diventare sua proprieta. Interpretato in chiave
tipologica, alla luce del Nuovo Testamento, I’episodio puo indicare che tutta
la dimensione della storia, che ora € 'ambito del nostro pellegrinare, €
destinata a essere nostra patria. Il corpo di Cristo risorto € la prima porzione
della storia che € passata alla condizione di essere patria, possesso definitivo,
escatologico. In questa primizia gia vivono i nostri morti, quella sposa che €
la Chiesa.

La seconda ricorrenza e nel libro dei Salmi: «Ascolta la mia preghiera,
Signore, [...] perché presso di te io sono forestiero (paroikos), ospite
(parepidemos) come tutti i miei padri» (Sal 38,13). Abbiamo la stessa coppia
di termini — pdroikos e parepidemos — ma ne € esplicitato il senso religioso
che abbiamo suggerito nella lettura tipologica di Gen 23 appena fatta. Noi
siamo stranieri presso Dio, cioe in rapporto alla vita divina che € suo
originario possesso e alla cui partecipazione siamo stati chiamati nel Signore
risorto.

All'inizio di una sezione esortativa, la prima lettera di Pietro si rivolge
di nuovo ai cristiani chiamandoli «stranieri e pellegrini» (1Pt 2,11),
nell’originale greco con i vocaboli paroikos e parepidemos. Secondo le
logiche su esposte, I'esortazione invita a non vivere secondo i desideri della
carne (ibid.) ma non fuggendo dal mondo, bensi abitandolo con una condotta
esemplare, «sottomessi ad ogni umana autorita per amore del Signore, [...]
operando il bene» (1Pt 2,13-14).

Abitare la storia come stranieri e pellegrini € frutto della fede che
conferisce spessore escatologico alla realta. Questo € in linea con la fede di
Abramo e dei Padri:

68 Si noti come il greco utilizzi la stessa preposizione “para” — che esprime
movimento, passaggio, provvisorietd — per mettere in parallelo (e quindi in
comunicazione) le radici di oikia, casa, e di demos, terra-popolo.

35



SReF 2/1-2 (2025): 19-40

Per fede, Abramo, chiamato da Dio, obbedi partendo per un luogo che
doveva ricevere in eredita, e parti senza sapere dove andava.
Per fede, egli soggiorno nella terra promessa come in una regione
straniera, abitando sotto le tende, come anche Isacco e Giacobbe,
coeredi della medesima promessa. Egli aspettava infatti la citta dalle
salde fondamenta, il cui architetto e costruttore ¢ Dio stesso.
[...] Nella fede morirono tutti costoro, senza aver ottenuto i beni
promessi, ma li videro e li salutarono solo da lontano, dichiarando di
essere stranieri e pellegrini (parepidemot) sulla terra. Chi parla cosi,
mostra di essere alla ricerca di una patria [...] quella celeste. Per questo
Dio non si vergogna di essere chiamato loro Dio. Ha preparato infatti
per loro una citta (Eb 11,8-10.13-14.16).

In Cristo, la chiamata di Abramo ¢ estesa a tutti i popoli, I'elezione
d’Israele passa a tutte le genti:

eravate senza Cristo, esclusi dalla cittadinanza d’Israele, estranei
(xénot) ai patti della promessa, senza speranza e senza Dio nel mondo.
Ora invece, in Cristo Gesu, voi che un tempo eravate lontani, siete
diventati vicini. [...] Cosi dunque voi non siete piu stranieri (xénoi) né
ospiti (paroikoi), ma siete concittadini dei santi e familiari di Dio
(Ef 2,12.22).

E proprio questa cittadinanza divina che costituisce la Chiesa come
pellegrina sulla terra. A riprova di cio, nel De civitate Dei di Agostino la
Chiesa — citta di Dio contrapposta alla citta terrena — & caratterizzata proprio
dal suo essere peregrina, le cui dinamiche meriterebbero ulteriori
approfondimenti®.

3. Configurazione teologica del pellegrinaggio e il fenomeno odierno

Concludiamo raccogliendo e applicando i risultati raggiunti. Il
percorso intrapreso ha distinto e messo in relazione due dinamiche
fondamentali dell’esistenza umana: quella dell’homo viator, segnata dalla
finitudine, dalla ferita del male e da un’apertura illimitata, e quella del’homo
peregrinus, che nasce dall'irruzione di una chiamata e di una promessa

69 La civitas Dei & «peregrina in hoc mundo» (Augustinus, De civ. Dei,
XVIII,2,2). Vi sono molti ottimi studi su questo tema, che merita ulteriori
approfondimenti. Vedi per esempio Claussen (1991), TeSelle (1996), Harmon (2014).

36



SReF 2/1-2 (2025): 19-40

divina nella storia dell'uomo. Se il cammino appartiene all'uomo in quanto
tale, il pellegrinaggio, nel senso proprio qui esplorato, si rivela come una
realta teologica, qualitativamente distinta, che non puo essere compresa
unicamente a partire da categorie antropologiche o sociologiche.

L’analisi scritturistica ha mostrato come il pellegrinaggio non sia
definito anzitutto dal movimento geografico, ma da una nuova relazione
personale e dinamica con Dio che conferisce all'orientamento esistenziale
una trascendenza di fondo rispetto al proprio contesto vitale, rispetto alla
propria patria — intesa come famiglia e terra nativa. E proprio questo che
conferisce all’esistenza il suo carattere pellegrinante, non solo nei confronti
di una terra particolare, bensi nei confronti della vita terrena tout court. Per
i figli di Abramo, I'ingresso nella terra promessa non estingue la condizione
pellegrinante, come non puo farlo alcun adempimento storico della
promessa, la quale manifesta proprio in tali adempimenti storici il suo
carattere fondamentalmente escatologico e divino. E nel rapporto tra storia
ed escatologia che la storia stessa viene orientata, non eliminata. In questo
modo il pellegrinare diviene forma dell’esistenza credente che abita la storia
con orientamento escatologico.

Tale dinamica ha in Cristo il suo centro, modello e fondamento. I1
Verbo incarnato assume in sé il cammino dell'uomo e il pellegrinaggio della
fede, lo porta a compimento nella sua Pasqua e inaugura, nella risurrezione
e nell’ascensione alla gloria del Padre, la patria definitiva verso cui € orientato
il cammino della storia di salvezza. La Chiesa, corpo di Cristo nella storia, €
cosl costituita come comunita pellegrina; chiamata ad abitare il mondo e la
storia come luce, sale e lievito, la Chiesa orienta il tempo all’eternita, 'nomo
a Cristo, il mondo a Dio.

In questa prospettiva, il pellegrinaggio si rivela essere non una pratica
religiosa marginale, bensi cifra teologica capace di illuminare l'identita
credente e la missione della Chiesa nel mondo.

Questa configurazione teologica del pellegrinaggio puo offrire alcune
chiavi interpretative dell’odierno fenomeno dei pellegrinaggi, tanto dinamico
quanto complesso7®. Ne proponiamo tre. In primo luogo, si puo trovare
nell'incontro tra dimensione antropologica e teologica del pellegrinaggio lo
spazio di una risposta all’anelito di orientamento e di riferimento identitario

70 Vedi per esempio Nickerson et al. (2018); King (2023).

37



SReF 2/1-2 (2025): 19-40

particolarmente pressante nella “societa liquida™ o “gassosa” della
postmodernita. In secondo luogo, nel rapporto tra storia ed escatologia
possiamo comprendere il peso della componente corporea e concreta
dell’esperienza del pellegrinaggio, come anche il valore di cammini carichi di
storia e di tradizione. In terzo luogo, nel convergere della dimensione sociale
e di quella territoriale — sintetizzate nel concetto di patria e di demos — vi e
una chiave interpretativa della socialita come parte essenziale del
pellegrinaggio contemporaneo.

Al di la di quella che pare essere una sempre maggiore irrilevanza ed
emarginazione del cristianesimo nel mondo attuale, la missione della Chiesa
pellegrina riemerge in tutta la sua attualita.

71 Cf. Bauman (1996) e (2000).

38



SReF 2/1-2 (2025): 19-40

Bibliografia

Agustinus Hipponensis
Confessiones, vol. 3 (Libri X-XI), Fondazione Lorenzo Valla — Mondadori,
Roma .
De civ. Dei, a cura di Bernardus Dombart e Alfonsus Kalb, CCSL 47, Brepols,
Turnholt, 1955.

Bauman, Zygmund

(1996) “From Pilgrim to Tourist”, in HALL-DU GAY, Questions of cultural
identity, Sage, London Thousand Oaks (CA) — New Delhi, 18-36.
(2000)  Liquid modernity, Polity, Malden MA.

Botterwerk, G. Johannes — Ringgren, Helmer
(1988-2010) Grande Lessico dell’Antico Testamento, 9 voll., Paideia, Brescia.

Claussen, M.A.
(1991) “Peregrinatio’ and ‘Peregrini’ in Augustine’s ‘City of God””, Traditio
46: 33-75.
Devoto, Giacomo
(1968) Avviamento alla etimologia italiana. Dizionario etimologico, Le
Monnier, Firenze.
Gorg, M.
(2003) “jasab”, in Botterweck-Ringgren, Botterwerk-Ringgren, Grande
Lessico dell’Antico Testamento, Paideia, Brescia, vol. 3, coll. 72-94.
Grundmann, Walter
(1966) “demos, ekdeméo, endeméo, parepidemos”, in Kittel-Friedrich, Grande
Lessico dell’lNuovo Testamento, Paideia, Brescia, vol. 2, coll. 899-906.
Harmon, Thomas P.

(2014) “Augustine on Pilgrimage for the Whole Man”, Gregorianum 95: 95-104.

Heidegger, Martin

(1976) Essere e tempo, Longanesi, Milano.

Kellerman, Diether

39



SReF 2/1-2 (2025): 19-40

(1988) “gtir, ger, gertit, megiirim”, in Botterweck-Ringgren, Grande Lessico
dell’Antico Testamento, Paideia, Brescia, vol. 1, coll. 1999-2024.
King, Judith
(2023) “The Struggle to Define Pilgrimage”, Religions 14,27: 1-11.

Kittel, Gerhard e Friedrich, Gerhard

(1965-1992) Grande Lessico del Nuovo Testamento, 7 voll., Paideia, Brescia.

Lewis, Charlton T. — Short, Charles
(1879) A Latin Dictionary, Clarendon, Oxford.

Marcel, Gabriel

(1980) Homo viator, Borla, Roma.

Nickerson, Robert C. — Greenia, George D. — McIntosh, Ian S. — Quinn, E. Moore,

(2018) “What is Pilgrimage? A Report of the Panel at the 2017 Symposium on
Pilgrimage Studies, William & Mary, October 7, 2017, International
Journal of Religious Tourism and Pilgrimage, 6/2: 1-6.

Rossini, Mario
(2025) “Sette ore: note su status naturae e potestas praesidendi in
Bonaventura da Bagnoregio”, Fundamental rights 1: 1-31.

Roszak, Piotr
(2022) “Contemporary Trends in the Theological Understanding of
Christian Pilgrimage”, International Journal of Religious Tourism
and Pilgrimage, 10/3: 116-127.
TeSelle, Eugene
(1996) “Looking for Home: Travel As Metaphor in Augustine”, Annali
d’Italianistica 14: 103-120.
Vaan, Michiel de

(2008)  Etymological Dictionary of Latin and other Italic Languages, Brill,
Leiden — Boston.

40



