
SReF 2/1-2 (2025): 19-40 

 

19 

 

Homo: da viator a peregrinus 
Per un’antropologia teologica del pellegrinaggio 

DAVIDE LEES 

«Vattene dalla tua terra,  

dalla tua parentela e dalla casa di tuo padre,  

verso la terra che io ti indicherò.  

Farò di te una grande nazione e ti benedirò» 

(Gen 12,1-2) 

In controtendenza rispetto al declino di molte pratiche religiose rimane 

vivo e in crescita il fenomeno del pellegrinaggio, sebbene la sua 

configurazione non sia più così chiara, né dal punto di vista antropologico e 

sociologico, né dal punto di vista religioso1.  

Nel presente studio vorremmo fare alcuni passi verso un’antropologia 

teologica del pellegrino. In primo luogo cercheremo di tratteggiare l’homo 

viator, inteso come l’uomo che già da un punto di vista naturale vive le 

dinamiche esistenziali del cammino. In secondo luogo esploreremo, a partire 

dal testo biblico, l’essenza teologica dell’homo peregrinus, che vive un 

cammino qualitativamente diverso a causa dell’irruzione, nella realtà 

dell’uomo, di una dimensione prettamente teologica. Da questa ricerca si 

cercherà di distillare alcuni elementi teologicamente essenziali del 

pellegrinaggio, che possano servire a interpretare e illuminare il fenomeno 

odierno. 

 
 davidelees@gmail.com. Docente di antropologia teologica ed escatologia presso 

l’ISSR “Ecclesia Mater” e docente incaricato alla Pontificia Università Gregoriana. 

 
1 Si veda per esempio Nickerson et al. (2018), Zoszak (2022), King (2023). 



SReF 2/1-2 (2025): 19-40 

 

20 

 

1. Homo viator: tra finitudine ferita e ineliminabile grandezza 

Quanto la rivelazione ci dice sul pellegrinaggio si staglia su una 

situazione antropologica “naturale”. La celebre l’espressione “homo viator”2 

indica nell’essere in cammino qualcosa che caratterizza l’uomo3. Cosa sta alla 

base di questo connubio tra l’uomo e la via? 

In primo luogo, la vita dell’uomo è assimilabile ad un cammino come 

conseguenza della temporalità dell’esistenza. Pur senza spostamento fisico, 

la nostra vita costituisce una sorta di cammino per il mutamento esistenziale 

prodotto da ogni passo decisionale, per la concatenazione dei nostri atti 

umani che provocano un cambiamento nel mondo e correlativamente in noi 

stessi. Tutto il mondo fisico di cui facciamo esperienza è spazio-temporale, 

ma il tempo appartiene all’uomo in modo del tutto peculiare. Non basta 

collegare la temporalità al divenire che sperimentiamo nel mondo “fuori” di 

noi – come può essere spontaneo fare –; va ricercato in che modo il tempo 

vissuto dall’uomo sia intimamente collegato alla sua interiorità4. Riguarda il 

fatto che la nostra esistenza non è meramente data, ma ci è piuttosto 

affidata. Heidegger, in Essere e tempo, presenta una comprensione 

dell’uomo che è intimamente collegata con il tempo. L’uomo è costituito da 

un’apertura che si struttura nel presente tra il passato e futuro, tra l’essere 

gettato in una storia non scelta e il proiettarsi al poter-essere del futuro, 

apertura che va vissuta nella realtà di cui ci si deve prendere cura5. 

In secondo luogo, la vita dell’uomo è cammino non solo per la 

finitudine quanto anche per la dialettica che risulta dal rapporto tra bene e 

male nel mondo. Ci illumina il testo biblico che contrappone alla condizione 

originaria del giardino in cui tutto era «molto buono» (cf. Gen 1,28 e 2.1), 

una situazione diversa. La terra maledetta a causa dell’uomo (cf. Gen 3,17) 

produrrà per lui «spine e cardi» (Gen 3,18), senza annullare però la 

 
2 Cf. Marcel (1980). 
3 Già Tommaso d’Aquino contrapponeva lo status viae della Chiesa sulla terra, 

allo status patriae della Chiesa nel cielo (vedi per esempio Compendium theologiae, 
cap.145: «tota autem praesens vita est status viae»; STh II-II, q.136, a.1, ad 1; q .184, 
a. 2). In Bonaventura si può ricostruire come lo «status viae» riguardi sia l’innocenza 
delle origini che lo stato di miseria dopo il peccato: cf. Rossini (2025: 5-10.13-14). 

4 Vedi il tempo come “distentio animi” nel libro XI delle Confessioni di 
Agostino d’Ippona: Augustinus (XI,23,30; XI,26,33). 

5 Cf. Heidegger (1976), in particolare i §§ 45, 61, 65-71. 



SReF 2/1-2 (2025): 19-40 

 

21 

 

benedizione originaria — «Siate fecondi e moltiplicatevi, riempite la terra e 

soggiogatela» (Gen 1,28) —, come è attestato dal fatto che dopo il peccato 

«l’uomo chiamò sua moglie Eva, perché ella fu la madre di tutti i viventi» 

(Gen 3,20)6. La dialettica che sorge tra l’originaria benedizione e la 

maledizione sopraggiunta è “incarnata” nei fratelli Caino e Abele, il 

coltivatore e il pastore, rappresentanti della vita stanziale e della vita 

nomade. L’agricoltura presuppone la stabilità in una terra che produca i suoi 

frutti, e se questi vengono a mancare è necessario levare le tende e cercare 

campi migliori. Viceversa, il pastore nomade che di base va vagando in cerca 

di acque e di pascolo, nella misura in cui trova condizioni favorevoli si ritrova 

con greggi più numerosi ed è soggetto anche lui al desiderio sempre più forte 

di istallarsi. La benedizione originaria che tende alla stanzialità è in tensione 

dialettica con la maledizione della terra, conseguenza del peccato, che 

obbliga al nomadismo7. Si pensi al drammatico dialogo tra Dio e Caino, il 

fratricida: 

«Che hai fatto? La voce del sangue di tuo fratello grida a me dal suolo! 

Ora sii maledetto, lontano dal suolo che ha aperto la bocca per ricevere 

il sangue di tuo fratello dalla tua mano. Quando lavorerai il suolo, esso 

non ti darà più i suoi prodotti: ramingo e fuggiasco sarai sulla terra». 

Disse Caino al Signore: «Troppo grande è la mia colpa per ottenere 

perdono. Ecco, tu mi scacci oggi da questo suolo e dovrò nascondermi 

lontano da te; io sarò ramingo e fuggiasco sulla terra e chiunque mi 

incontrerà mi ucciderà» (Gen 4,10-14). 

Caino sarà «ramingo» perché il suolo «non darà più i suoi prodotti», 

«fuggiasco», invece, perché «chiunque mi incontrerà mi ucciderà»: il 

movimento è obbligato dalla mancanza di un bene necessario e dalla 

presenza di un male da cui fuggire. 

In terzo luogo, osserviamo talvolta che il movente del viaggiare umano 

non è né il dispiegarsi della finitudine nella temporalità né il (ri)fuggire una 

mancanza o una minaccia, bensì l’anelito ad un di più, alla trascendenza. 

Dietro alla curiosità, al desiderio sconfinato di esplorare e di conoscere, di 

 
6 Vedi anche Gen 9,1-2 con la benedizione dopo il diluvio. 
7 Ovviamente questa lettura non intende identificare rigidamente stanzialità e 

benedizione o nomadismo e colpa, ma mettere in luce una tensione dialettica che 
attraversa la condizione umana dopo il peccato. 



SReF 2/1-2 (2025): 19-40 

 

22 

 

scoprire nuovi paesi e nuovi mondi, vi è un’apertura costitutivamente 

illimitata. Gabriel Marcel sottolinea la differenza qualitativa tra dire «io 

spero che…» e dire «io spero» in senso assoluto. Come osserva Marcel, la 

speranza autentica non si lascia rinchiudere in oggetti determinati8, ma 

tende a trascenderli, configurandosi come mistero più che come problema9. 

Essa nasce come risposta della creatura finita all’Essere infinito da cui 

riconosce di dipendere10. Nell’homo viator si manifesta una grandezza che 

non è posseduta se non come apertura e relazione. Tale apertura è 

intimamente connessa alla libertà, che non si colloca semplicemente nel 

tempo, ma che pone il tempo stesso in rapporto con ciò che lo trascende, 

conferendogli orientamento e senso. 

Fin qui alcuni tratti della condizione naturale dell’homo viator, nella 

sua finitudine da esplicare, nel suo rapporto al male e nella grandezza di 

un’apertura illimitata. 

2. Homo peregrinus: tra chiamata e risposta, promessa e compimento 

Il termine italiano “pellegrino” proviene dal latino peregrinus11, che 

risale etimologicamente ad ager, agrī, campo12, con il prefisso per-, il cui 

ampio significato indica principalmente l’attraversamento – l’andare oltre, 

in avanti – e in modo derivato ha significato di causalità mediatrice, 

distributivo, intensivo, temporale e così via13. È suggestivo che la radice 

protoindoeuropea di ager14, significhi “campo incolto, pascolo”, come anche 

il fatto che essa derivi a sua volta da una radice che significa “condurre, 

guidare”15. In sintesi, il significato originario di “pellegrino” richiama 

l’attraversamento di una terra incolta, la vita di tipo nomade.  

Le dinamiche dell’uomo pellegrino, però, non si riducono a quelle del 

nomade. Per approfondire questo punto, volgiamo il nostro sguardo alla 

 
8 Cf. Marcel (1980: 42) 
9 Cf. Marcel (1980: 45). 
10 Cf. Marcel (1980: 57). 
11 Devoto (1968: 309). 
12 Vaan (2008: 29). 
13 Lewis – Short (1879: 1332). 
14 Si tratta della radice PIE *h2eǵ-ro-. Cf. Vaan (2008: 29). 
15 Si tratta della radice PIE *h2ǵ-. Cf. Vaan (2008: 29). 



SReF 2/1-2 (2025): 19-40 

 

23 

 

rivelazione biblica. Lo faremo analizzando l’utilizzo dei termini peregrinus, 

peregrinor, peregrinatio, peregre nel testo latino della Vulgata, con 

attenzione ai termini ebraici e greci che essi traducono e alle dinamiche che 

vi si esprimono. 

2.1 Estraneità e identità 

I termini peregrinus, peregrinor, peregrinatio sono usati soprattutto 

in corrispondenza alla radice ebraica gwr16: delle 87 ricorrenze della radice 

peregr- nell’AT, oltre due terzi corrispondono alla radice gwr17. La 

condizione del gēr è una via di mezzo tra l'autoctono (’zrḥ) e lo straniero 

(nkrj)18: egli dimora nella terra ma non ne è nativo. Notiamo che ciò che 

caratterizza il la vita del pellegrino non è primariamente il viaggiare, ma 

piuttosto il dimorare senza piena appartenenza al luogo della propria 

dimora, avendo altrove la propria origine e la propria destinazione. Il 

viaggiare del pellegrino è una conseguenza di questa condizione. 

I primi soggetti che la Scrittura descrive come peregrini sono Abramo19 

e i suoi discendenti20, in particolare Isacco21, Giacobbe22 e i suoi figli23. Spesso 

questo pellegrinare è legato alle già menzionate dinamiche dell’homo viator. 

È normale, per esempio, che si vada a dimorare in terra straniera a causa di 

una carestia24: è questa la ragione per cui prima Abramo (Gen 12,10) e poi 

tutti i figli di Israele (Gen 47,4-6) sono scesi in Egitto. Ma nel pellegrinare 

compare anche qualcosa d’altro, che è necessario approfondire. 

 
16 Kellerman (1988: 1999-2024). 
17 Gen 12,10; 15,13; 17,8; 20,1; 23,4; 26,3; 28,4; 32,5; 35,27; 36,7; 37,1; 47,4-6; 

47,9 (x2); Es 6,4; 12,48-49; 23,9 (x2); Lv 16,29; 17,8-10.12-13 (x4); 18,26; 19,10; 
23,22; 24,16.22; 25,6.35.45.47; Nm 9,14; 15,13-16.26.29-30; 35,15; Dt 1,6; 5,14; 
10,18-19 (x2); 14,21.29; 26,5; Gdc 17,8-9; 19,16; Rt 1,1; 2Re 8,1-2 (x2); 1Cr 29,15; 
Gb 31,32; Sal 15,1; 39,13; 119,54; 120,5-6 (x2); Is 23,7; Ger 35,7; 44,14; Ml 3,5.  

In quasi tutti le altre ricorrenze della radice latina peregr-, questa corrisponde 
alla radice nkrj, che significa straniero, alieno: Dt 15,3; 29,21, Rt 2,10; 2Sam 15,19; 
1Cr 14,1-2; 2Cr 6,33; Gb 19,15; Sal 69,9; 81,10; Is 28,21; 60,10; 61,5. 

18 Cf. Kellerman (1988: 2008). 
19 Gen 12,10; 17,8; 20,1; 23,4; 35,27. 
20 Vedi per esempio Gen 15,13; 36,7; 47,4-6; Es 6,4, Dt 26,5; Lv 19,33-34. 
21 Gen 26,3; 35,27; 37,1. 
22 Gen 28,4; 32,5; 36,7; 47,9. 
23 Gen 47,4-6. 
24 Vedi per esempio Gen 12,10; 47,4-6; Rt 1,1; 2Re 8,1-2. 



SReF 2/1-2 (2025): 19-40 

 

24 

 

Nel capitolo che precede la chiamata di Abramo vi è la storia di Babele, 

nel cui esordio troviamo questa descrizione: 

Emigrando dall’oriente, gli uomini capitarono in una pianura nella 

regione di Sinar e vi si stabilirono. […] Poi dissero «Venite, costruiamoci 

una città e una torre, la cui cima tocchi il cielo, e facciamoci un nome, 

per non disperderci su tutta la terra» (Gen 11,2.4). 

È in atto la dialettica tra vita nomade e sedentaria: gli uomini che migravano 

trovando condizioni favorevoli si stabiliscono (verbo jāšab, radice jšb)25 e 

intraprendono la costruzione di una città che è correlativa alla costruzione di 

sé: «facciamoci un nome». Dopo l’episodio di Babele, una genealogia 

conduce a Terach, che con suo figlio Abramo migrava anche lui dall’oriente: 

«uscì da Ur dei Caldei per andare nella terra di Canaan» (Gen 11,31). Come 

gli uomini di Babele anche loro, nel mezzo del cammino, interrompono il loro 

viaggio a causa di condizioni favorevoli che permettono di istallarsi: 

«Arrivarono a Carran e vi si stabilirono» (ibid.) – di nuovo con l’uso del verbo 

ebraico jāšab. È in questo contesto che irrompe la chiamata di Dio: 

Il Signore disse ad Abram: «Vattene dalla tua terra, dalla tua parentela 

e dalla casa di tuo padre, verso la terra che io ti indicherò. Farò di te una 

grande nazione e ti benedirò, renderò grande il tuo nome e possa tu 

essere una benedizione» (Gen 12,1-2). 

Non si può enfatizzare abbastanza la portata di questi versetti. 

Chiamando Abramo Dio lo costituisce come pellegrino in un senso nuovo. 

Sarà un gēr (radice gwr) che dimora fuori dalla propria patria non in base 

alle dinamiche dell’homo viator, ma in forza di una parola, di una chiamata, 

di una promessa. Il binomio terra-famiglia che è sintetizzato nella nostra 

parola “patria” indica che questa condizione di pellegrino non conduce solo 

ad una terra che Dio indicherà bensì, più fondamentalmente, a una identità 

che ha la sua fonte in Dio: «farò di te una grande nazione». All’identità auto-

costrutta di Babele — «facciamoci un nome» (Gen 11,4) — si contrappone una 

identità che è frutto della fede nella promessa di Dio: «renderò grande il tuo 

nome» (Gen 12,2). 

 
25 Vedi Görg (2003). A p. 76 delinea due aspetti semantici: il legame con un 

luogo (significato “mansivo”) e lo stato di quiete (significato “quietivo”). 



SReF 2/1-2 (2025): 19-40 

 

25 

 

Questa condizione pellegrinante assume un peso teologico che va ben 

oltre la dimensione sociologica, come è indicato in molti modi nel testo 

biblico. In primo luogo, la promessa di Dio ad Abramo e alla sua discendenza 

riguarda proprio la terra del loro pellegrinare:  «La terra dove sei forestiero, 

tutta la terra di Canaan, la darò in possesso per sempre a te e alla tua 

discendenza dopo di te» (Gen 17,8) 26. 

In secondo luogo, ritorna più volte la dialettica pellegrinare-istallarsi. 

Per esempio, quando i figli di Giacobbe scendono in Egitto a causa della 

carestia lo fanno «per soggiornare come forestieri» (Gen 47,4, con radice 

gwr), ma il faraone dice a Giuseppe di farli istallare nella terra di Gosen 

(Gen 47,6, con radice jšb)27, processo che sfocia nella schiavitù da cui 

dovranno essere liberati.  

A proposito della dialettica tra pellegrinare e istallarsi, notiamo che il 

greco della LXX traduce i termini ebraici gûr e jāšab con i verbi greci 

paroikéō (dimorare come straniero) e katoikéō (stabilirsi), verbi tra loro 

imparentati che con i loro prefissi esprimono modi diversi di abitare una casa 

(oikos o oikia). È significativo, inoltre, che proprio il verbo paroikéō ci ha 

dato il termine italiano “parrocchia”. 

2.2 In possesso della terra, ancora pellegrini? 

Dopo l’esodo dall’Egitto e la presa di possesso della terra promessa, 

sembrano realizzate le promesse fatte ai Padri. In questo nuovo contesto la 

radice ebraica grw non viene quasi mai applicata all’israeliti bensì agli 

stranieri che dimorano tra loro, soprattutto ai proseliti, i non-israeliti che 

accoglievano la fede in Jahvè28. Questo slittamento di significato del termine 

 
26 Vedi anche i seguenti testi: «Conceda la benedizione di Abramo a te e alla 

tua discendenza con te, perché tu possieda la terra che Dio ha dato ad Abramo, dove 
tu sei stato forestiero» (Gen 28,4). «Ho anche stabilito la mia alleanza con loro, per 
dar loro la terra di Canaan, la terra delle loro migrazioni, nella quale furono 
forestieri» (Es 6,4). 

27 Altro brano interessante è Gen 37,1, dove pare che la tensione del 
peregrinare abbia una prima risoluzione: « Giacobbe si stabilì (radice jšb) nella terra 
dove suo padre era stato forestiero (radice gwr), nella terra di Canaan». 

28 Cf. Kellerman (1988: 2008). Sulla partecipazione del proselito al culto e alla 
Legge di Israele vedi p.e. Es 12,48-49; Lv 16,29; 17,8-10.12-13.15; 18,26; 19,10; 24,16; 
Nm 15,26.29-30; 19,10; 35,15; Dt 1,16; 5,14; Gs 20,9. 



SReF 2/1-2 (2025): 19-40 

 

26 

 

ebraico gēr (= forestiero, pellegrino) e di altri termini con la stessa radice è 

registrato nel greco della LXX che al posto di pároikos29, paroikéō30, 

paroíkēsis31 passa a tradurre gēr con il termine prosélytos32. Se prima il 

significato della radice gwr riguardava fondamentalmente il popolo d’Israele 

nel suo vivere come straniero in opposizione al suo istallarsi (nella LXX 

paroikéō vs. katoikéō), una volta che il popolo è entrato in possesso della 

terra promessa il significato della radice gwr è determinato dall’opposizione 

proselito vs. Israelita33 oppure dall’opposizione alieno vs. autoctono34. 

A prima vista potrebbe sembrare che la condizione di forestieri sia 

ormai stata superata dal popolo d’Israele. Invece è proprio in questo contesto 

che compare lo spessore della dimensione teologica di tale condizione, la 

quale non è estinta dall’arrivo nella terra promessa. A tal proposito, 

presentiamo sei brevi approfondimenti. 

Il primo testo che segnaliamo riguarda il caso interessante dei Recabiti, 

una famiglia che pur abitando nella terra promessa manteneva e difendeva 

uno stile di vita da forestieri. Convocati dal profeta Geremia, avevano 

risposto così alla sua offerta di bere del vino: 

 Ionadàb, figlio di Recab, nostro antenato, ci diede quest’ordine: “Non 

berrete vino, né voi né i vostri figli, mai;  non costruirete case, non 

 

La radice gwr si usa anche in opposizione a nkrj (nel greco della LXX spesso 
tradotto con allótrios), che indica invece stranieri che rimanevano alieni soprattutto 
in rapporto al culto e alla legge. Vedi Dt 14,21; 15,3; 2Cr 14,1-2 e soprattutto Neh 
13,26-27.30, sulle donne straniere sposate dal re Salomone e i loro culti idolatrici. 

29 Vedi p.e. Gen 15,13; 23,4. 
30 Vedi p.e. Gen 12,10; 17,8; 19,9; 20,1; 26,3; 32,5; 35,27; 37,1; 47,9; Es 6,4. 
31 Vedi Gen 28,4; 36,7. 
32 Oltre ai riferimenti nella nota 28 vedi. 
33 Vedi in particolare Lv 17,8-10.12-13, in cui tale opposizione compare ben 

quattro volte: «Dirai loro ancora: “Ogni uomo, Israelita o straniero dimorante in 
mezzo a loro, che offra un olocausto o un sacrificio 9 senza portarlo all’ingresso della 
tenda del convegno per offrirlo in onore del Signore, quest’uomo sarà eliminato dal 
suo popolo. Ogni uomo, Israelita o straniero dimorante in mezzo a loro, che mangi 
di qualsiasi specie di sangue, […] lo eliminerò dal suo popolo. [...] Perciò ho detto 
agli Israeliti: Nessuno tra voi mangerà il sangue, neppure lo straniero che dimora 
fra voi mangerà sangue. Se qualcuno degli Israeliti o degli stranieri che dimorano 
fra di loro prende alla caccia un animale o un uccello che si può mangiare, ne deve 
spargere il sangue e coprirlo di terra”». 

34 Vedi Es 12,48-49; Lv 16,29; 17,15; 18,26; 24,16; Nm 9,14; 15,14.30. Nella 
traduzione della LXX troviamo la contrapposizione prosélytos vs. autochthon. 



SReF 2/1-2 (2025): 19-40 

 

27 

 

seminerete sementi, non pianterete vigne e non ne possederete, ma 

abiterete nelle tende tutti i vostri giorni, perché possiate vivere a lungo 

sulla terra dove vivete come forestieri (radice gwr)”.  Noi abbiamo 

obbedito agli ordini di Ionadàb, figlio di Recab, nostro padre, […] non 

costruiamo case da abitare né possediamo vigne o campi o sementi.  Noi 

abitiamo nelle tende (Ger 35,6-10). 

Questa famiglia, che solo a causa delle persecuzioni di Nabucodonosor 

accettò di stabilirsi nella città di Gerusalemme, viene lodata e benedetta da 

Dio (cf. Ger 35,12ss). L’astenersi dal bere vino è anch’esso un segno carico di 

risonanze escatologiche, indice che la terra in cui si trovano è ancora 

provvisoria rispetto ad un’altra patria più vera e definitiva35. 

In secondo luogo, possiamo ricordare che Dio stesso ha dimorato in 

una tenda nella terra promessa, come segno che non si era ancora giunti al 

pieno compimento della promessa: 

Va’ e di’ al mio servo Davide: Così dice il Signore: «Forse tu mi costruirai 

una casa, perché io vi abiti? Io infatti non ho abitato in una casa da 

quando ho fatto salire Israele dall’Egitto fino ad oggi; sono andato 

vagando sotto una tenda, in un padiglione. […] ho forse mai detto ad 

alcuno […]: Perché non mi avete edificato una casa di cedro?” 

(2Sam 7,5-7). 

È quanto mai significativo quanto dice il re Davide mentre fa preparativi per 

la costruzione del tempio: «Noi siamo forestieri (gērim, radice gwr) davanti 

a te e ospiti come tutti i nostri padri. Come un’ombra sono i nostri giorni sulla 

terra» (1Cr 29,15). Mentre il re Davide vuole costruire una dimora stabile per 

Dio, che abitava ancora sotto una tenda, esprime la coscienza della 

transitorietà della nostra vita sulla terra, il nostro essere forestieri e ospiti 

davanti a Dio. 

Come terzo punto segnaliamo proprio lo sviluppo della pratica del 

pellegrinaggio a Gerusalemme: «Tre volte all’anno ogni tuo maschio si 

presenterà davanti al Signore, tuo Dio, nel luogo che egli avrà scelto: nella 

festa degli Azzimi, nella festa delle Settimane e nella festa delle Capanne» 

 
35 Non possiamo qui non pensare al testo dell’ultima cena: «Io vi dico che d’ora 

in poi non berrò di questo frutto della vite fino al giorno in cui lo berrò nuovo con 
voi, nel regno del Padre mio» (Mt 26,29; cf. anche Mc 14,25 e Lc 22,18). 



SReF 2/1-2 (2025): 19-40 

 

28 

 

(Dt 16,16)36. In rapporto a questa prescrizione rituale sono stati composti i 

Salmi delle ascensioni, che cantano la gioia del cammino verso il Signore:  

«Quale gioia quando mi dissero:   

andremo alla casa del Signore!» (Sal 122,1);  

«Beato chi trova in te la sua forza   

e decide nel suo cuore il santo viaggio» (Sal 84,6).  

Il pellegrinaggio stesso esprime che il popolo, pur abitando la terra, rimane 

in cammino verso quella dimora stabile che si ha solo nel Signore37. Già nei 

salmi38 e poi ancor più nei profeti il pellegrinaggio a Gerusalemme e al monte 

Sion, dimora divina, assume sempre più chiaramente una dimensione 

escatologica e universale:  

Alla fine dei giorni, il monte del tempio del Signore  

sarà saldo sulla cima dei monti e s’innalzerà sopra i colli,  

e ad esso affluiranno tutte le genti (Is 2,2). 

Questo è un altro modo con cui la Scrittura mostra che la condizione di 

pellegrini non è semplicemente superata dal possesso della terra, ma 

reinterpretata teologicamente come attesa del compimento escatologico. 

Il quarto punto che segnaliamo riguarda la istituzione dell’anno 

giubilare (cf. Lv 25), in cui compare l’idea che la proprietà della terra non è 

assoluta, bensì sempre subordinata a Dio: «Le terre non si potranno vendere 

per sempre, perché la terra è mia e voi siete presso di me come forestieri e 

ospiti (gērim we toshavim)» (Lv 25,23)39.  Nonostante gli israeliti fossero in 

possesso della terra sono «forestieri e ospiti» in rapporto a Dio che ne è il 

vero proprietario e che in qualche modo è il vero oggetto (escatologico) della 

promessa. 

 
36 Vedi anche Es 23,14-17; 34,23-24. 
37 Nel Sal 125,1 — «Chi confida nel Signore è come il monte Sion: non vacilla è 

stabile per sempre» — la stabilità a cui si tende è espressa con la radice jšb ed è 
tradotta dalla LXX con il greco katoikéō, richiamando la tensione tra essere 
pellegrini e istallarsi. 

38 Vedi p.e. Sal 48,2-3.11: «Grande è il Signore e degno di ogni lode nella città 
del nostro Dio. La tua santa montagna, altura stupenda, è la gioia di tutta la terra. 
[…] Come il tuo nome, o Dio, così la tua lode si estende sino all’estremità della terra». 

39 Questo era il fondamento del diritto di riscatto per i terreni (cf. Lv 25,23). 



SReF 2/1-2 (2025): 19-40 

 

29 

 

In quinto luogo segnaliamo il caso dei leviti, figli di Aronne, nei quali 

quanto appena accennato è ancora più chiaro. Dio aveva detto ad Aronne: 

«Tu non avrai alcuna eredità nella loro terra e non ci sarà parte per te in 

mezzo a loro. Io sono la tua parte e la tua eredità in mezzo agli Israeliti» 

(Nm 18,20)40. Per questo i leviti, nonostante gli fossero state assegnate nella 

terra delle città in cui dimorare (cf. Nm 35,2), rimanevano 

fondamentalmente forestieri41, come a segnalare a tutto il popolo che la vera 

eredità promessa, verso cui si è ancora in cammino, è proprio il Signore. Dio 

aveva già parlato ad Abramo proprio in questi termini: 

Stabilirò la mia alleanza con te e con la tua discendenza dopo di te, di 

generazione in generazione, come alleanza perenne, per essere il Dio 

tuo e della tua discendenza dopo di te. La terra dove sei forestiero, tutta 

la terra di Canaan, la darò in possesso per sempre a te e alla tua 

discendenza dopo di te; sarò il loro Dio». 

Si noti il parallelo tra il possesso della terra e l’avere il Signore come proprio 

Dio: una è segno dell’altro, questo è lo scopo di quella. 

Il sesto e ultimo aspetto che segnaliamo riguarda i forestieri quali 

oggetto di cura e di carità da parte degli Israeliti. La benevolenza verso il 

forestiero è richiamata frequentemente42, e diverse volte tale indicazione 

viene motivata dalla memoria che anche gli Israeliti furono forestieri in 

Egitto: 

Non opprimerai il forestiero: anche voi conoscete la vita del forestiero, 

perché siete stati forestieri in terra d’Egitto (Es 23,9). 

Quando un forestiero dimorerà presso di voi nella vostra terra, non lo 

opprimerete.  Il forestiero dimorante fra voi lo tratterete come colui che 

è nato fra voi; tu l’amerai come te stesso, perché anche voi siete stati 

forestieri in terra d’Egitto. Io sono il Signore, vostro Dio (Lv 19,33-34). 

Il Signore, vostro Dio, […] rende giustizia all’orfano e alla vedova, ama 

il forestiero e gli dà pane e vestito.  Amate dunque il forestiero, perché 

anche voi foste forestieri nella terra d’Egitto (Dt 10,18-19). 

 
40 Vedi anche Gs 14,3; 18,7. 
41 Cf. Gdc 17,8-9 e anche i testi in cui i leviti sono associati ai forestieri: 

Dt 14,29; 26,12. 
42 Vedi Lv 19,10; 23,22; Dt 14,29; 24,19-21; 26,12; Gb 31,32. 



SReF 2/1-2 (2025): 19-40 

 

30 

 

Si noti in questi tre testi una certa progressione. Se nel primo si comanda 

semplicemente di «non opprimere» il forestiero, nel secondo si aggiunge che 

«l’amerai come te stesso», e nel terzo questo viene motivato non solo dal 

ricordo dell’essere stati forestieri, bensì dal fatto fondante che Dio «ama il 

forestiero». L’amore di Dio sperimentato dal popolo diventa fondamento 

dell’amore con cui amare il proprio prossimo43, anche straniero. In questo 

modo il ricordo dell’essere forestieri in Egitto e il comando di amare il 

forestiero come se stessi – riconoscendosi oggetto dell’amore di Dio, come 

gli stranieri – convergono nel suggerire al popolo di identificarsi e di 

riconoscersi nei forestieri, come a segnalargli di essere in realtà ancora 

pellegrini, nonostante la terra di cui ora avevano il possesso. Se quindi da 

una parte il rapporto con gli stranieri seguiva logiche di proselitismo, e cioè 

– secondo l’etimologia del termine – un movimento degli stranieri verso il 

popolo in cui essi venivano in qualche modo inseriti, d’altra parte la presenza 

del forestiero era un richiamo al popolo ad una dimensione escatologica, a 

riconoscere di essere ancora in cammino e di non essere già nel compimento 

definitivo della promessa di Dio. 

Nei testi che stiamo esaminando il forestiero è talvolta associato al 

povero44, ma ancor più spesso fa parte di una triade: il forestiero, l’orfano e 

la vedova. Citiamo un testo tra tutti45: 

Quando, facendo la mietitura nel tuo campo, vi avrai dimenticato 

qualche mannello, non tornerai indietro a prenderlo. Sarà per il 

forestiero, per l’orfano e per la vedova, perché il Signore, tuo Dio, ti 

 
43 Cf. Lv 19,18 e i vari testi che lo citano: Mt 22,39, Mc 12,31, Lc 10,27; Rm 13,9; 

Gal 5,14. 
44 Vedi i seguenti testi: «quanto alla tua vigna, non coglierai i racimoli e non 

raccoglierai gli acini caduti: li lascerai per il povero e per il forestiero. Io sono il 
Signore, vostro Dio»(Lv 19,10); «Quando mieterai la messe della vostra terra, non 
mieterai fino al margine del campo e non raccoglierai ciò che resta da spigolare del 
tuo raccolto; lo lascerai per il povero e per il forestiero. Io sono il Signore, vostro Dio» 
(Lv 23,22). È suggestivo che queste prescrizioni così simili tra loro riguardino 
proprio i frutti della terra da cui sono prodotti il vino e pane eucaristici, come a 
indicare che la vera povertà è quella di Dio e che l’eucaristia è cibo per i forestieri, 
viatico nel pellegrinaggio verso la patria celeste. 

45 Dt 10,18; 26,12-13; 27,19; Tb 1,8; Sal 94,6; 146,9; Ger 22,3; Ez 22,7; Zc 7,10; 
Ml 3,5. 

 In alcuni casi a questa triade è aggiunto il levita, secondo le logiche descritte 
sopra: Dt 14,29; 16,11. 



SReF 2/1-2 (2025): 19-40 

 

31 

 

benedica in ogni lavoro delle tue mani. Quando bacchierai i tuoi ulivi, 

non tornare a ripassare i rami. Sarà per il forestiero, per l’orfano e per 

la vedova. Quando vendemmierai la tua vigna, non tornerai indietro a 

racimolare. Sarà per il forestiero, per l’orfano e per la vedova 

(Dt 24,19-21). 

Come la benevolenza al forestiero è motivata dall’essere (stati) forestieri, 

suggeriamo che anche l’attenzione all’orfano e alla vedova indicano 

condizioni con le quali il popolo è chiamato a identificarsi. Sono temi forti 

nell’Antico Testamento sia la figliolanza divina del popolo46 — «Israele è il 

mio figlio primogenito» (Es 4,22) — sia la sponsalità tra Dio e il suo popolo47: 

«Ti farò mia sposa per sempre». Il forestiero, l’orfano e la vedova vivono la 

carenza della patria, del padre e dello sposo. Come non vedere in queste 

figure una cifra non solo della condizione del popolo di Israele bensì di tutta 

l’umanità? Gesù Cristo verrà infatti come sposo48 che rivela il Padre e apre la 

via alla patria celeste. 

Sintetizziamo le conclusioni di questa sezione. Con l’ingresso nella 

terra promessa vengono meno le ragioni antropologiche del pellegrinare, ma 

non la sua dimensione teologica. Essa permane soprattutto come 

configurazione escatologica dell’esistenza credente, fondata nella chiamata e 

nella promessa di Dio. 

2.3 Gesù, ospite e pellegrino in mezzo a noi49 

«Il Verbo si fece carne e venne ad abitare in mezzo a noi» (Gv 1,14), 

letteralmente «dimorò in una tenda» (eskēnōsen) tra noi, pellegrino e 

forestiero, come già Dio in mezzo al suo popolo in cammino. Già nel grembo 

 
46 Sulla figliolanza vedi Es 4,22-23; Dt 14,1; 32,6; Ger 31,9; Os 11,1-4; Sal 2,7.  
47 Sulla sponsalità, oltre a tutto il Cantico dei Cantici, vedi Os 1–2, in 

particolare 2,16-25; Ger 2,2; Ez 16; 23; Is 54,4-8; 62,4-5: «Nessuno ti chiamerà più 
Abbandonata, né la tua terra sarà più detta Devastata, ma sarai chiamata Mia Gioia 
e la tua terra Sposata, perché il Signore troverà in te la sua delizia e la tua terra avrà 
uno sposo. Sì, come un giovane sposa una vergine, così ti sposeranno i tuoi figli; come 
gioisce lo sposo per la sposa, così il tuo Dio gioirà per te» (notare il parallelo tra terra 
e popolo). 

48 Cf. Mt 9,15 (e i paralleli Mc 2,19 e Lc 5,34); Mt 25,1-10; Gv 3,29; 2Cor 11,2; 
Ef 5,31. 

49 È un richiamo al titolo del Prefazio Comune VII nel Messale Romano. 



SReF 2/1-2 (2025): 19-40 

 

32 

 

di Maria, come in un tabernacolo, salì dalla Galilea alla Giudea, alla casa di 

Zaccaria, dove face esultare di gioia il bimbo dell’anziana Elisabetta50. 

Appena nato dovette fuggire in Egitto e vi dimorò da straniero, ripercorrendo 

e ricapitolando51 il pellegrinaggio del popolo di Israele, come profetato dal 

profeta Osea: «Dall’Egitto ho chiamato mio figlio» (Mt 2,15). Fin da 

bambino, Gesù salì più volte al Tempio di Gerusalemme52 e dopo il suo 

battesimo nel Giordano «lascio Nazaret» (Mt 4,13), sua «patria»53, e visse il 

suo ministero in modo itinerante. In Galilea «percorreva tutte le città e i 

villaggi»54. Passò per Tiro, per Sidone e nella Decapoli55, attraversò la 

Samaria56, salì più volte più volte a Gerusalemme57 e infine vi si diresse 

decisamente58, intraprendendo il grande viaggio59 per «passare da questo 

mondo al Padre»60: la sua Pasqua, il vero esodo61. Anche dopo la sua 

risurrezione non è terminato il suo cammino:  

«Non mi trattenere, perché non sono ancora salito al Padre; ma va’ dai 

miei fratelli e di’ loro: “Salgo al Padre mio e Padre vostro, Dio mio e Dio 

vostro”» (Gv 20,17).  

Da lì «verrà nella gloria del Padre suo» (Mc 8,38) «a giudicare i vivi e i morti» 

(2Tm 4,1; 1Pt 4,5). In sintesi, tutta la vita di Gesù è un grande pellegrinaggio, 

che ricapitola il cammino dell’umanità62 e lo porta al suo compimento 

escatologico nella gloria del Padre63. 

 
50 Cf. Lc 1,39-44 
51 Cf. Ef 1,10. 
52 Cf. Lc 2,22.41-50. 
53 Vedi Mt 13,54.57; Mc 6,1.4; Lc 4,23.44. 
54  Mt 9,35. Vedi anche Mt 4,23; Mc 1,39. 
55 Cf. Mc 7,31. 
56 Cf. Lc 17,11; Gv 4,4ss. 
57 Cf. Gv 2,13; 5,1. 
58 Cf. Lc 9,51. 
59 Questa espressione è utilizzata per il grande blocco Lc 9,51–19,28. 
60 Gv 13,1. 
61 Cf. Lc 9,31. 
62 Non a caso l’annuncio del kerygma di Gesù Cristo spesso abbraccia tutta la 

storia di salvezza, nel quale vi è il peregrinare di Abramo e della sua discendenza (cf. 
At 7,6; 13,17), come anche Mosè pellegrino (pároikos) in terra di Madian (At 7,29). 

63 Aggiungiamo qui in nota che anche il tempo tra l’ascensione e la parusia si 
può leggere in chiave di Cristo pellegrino, se applichiamo a Cristo e a questo tempo 
questa parabola: «Un uomo piantò una vigna, la diede in affitto a dei contadini e se 



SReF 2/1-2 (2025): 19-40 

 

33 

 

È emblematico l’incontro di Gesù Risorto con i discepoli di Emmaus il 

cui cammino deluso rappresentava la fine del pellegrinaggio della loro fede: 

«due di loro erano in cammino […] e conversavano tra loro di tutto 

quello che era accaduto. Mentre conversavano e discutevano insieme, 

Gesù in persona si avvicinò e camminava con loro. Ma i loro occhi erano 

impediti a riconoscerlo. Ed egli disse loro: «Che cosa sono questi 

discorsi che state facendo tra voi lungo il cammino?». Si fermarono, col 

volto triste; uno di loro, di nome Clèopa, gli rispose: «Solo tu sei 

forestiero a Gerusalemme! Non sai ciò che vi è accaduto in questi 

giorni?» (Lc 24,13-18). 

L’ironia è carica di significato. Nell’esclamazione «Solo tu sei forestiero a 

Gerusalemme» compare l’unica ricorrenza nei vangeli del nostro verbo 

paroikéō, equivalente dell’ebraico gûr (radice gwr). Gesù risorto è davvero, 

nel senso più forte possibile, l’unico pellegrino forestiero sulla terra. 

L’umanità risuscitata, infatti, è ormai radicalmente altra rispetto alla terra 

sulla quale si trova come forestiero di passaggio, in cammino verso la gloria 

del Padre. Il Risorto è la presenza dell’eterno nel tempo, è la Parola 

escatologica di Dio pronunciata nel mondo, che assume la storia e la 

dinamicizza in Deum. Gesù risorto è il pellegrinaggio incarnato. 

Possiamo dire di più. Gesù Cristo risorto, pellegrino assoluto, ha 

inaugurato il nuovo popolo pellegrino: la comunità di coloro che «risorti con 

Cristo» cercano «le cose di lassù, dove si trova Cristo, seduto alla destra di 

Dio» (Col 3,1). Ogni altro pellegrinare sbiadisce ed è solo un’ombra rispetto 

a tale realtà. 

2.4 La Chiesa, pellegrina sulla terra64 

La prima lettera di Pietro si rivolge ai membri della Chiesa con questo 

saluto: «Pietro, apostolo di Gesù Cristo, agli eletti pellegrini (eklektoís 

parepidēmois) dispersi nel Ponto, nella Galazia nella Cappadòcia, nell’Asia e 

nella Bitinia» (1Pt 1,1). Compare qui il termine “parepídēmos”, composto da 

“dēmos” e un doppio prefisso, “epi” e poi “para”. La parola «dēmos» — da 

cui derivano parole quali «democrazia» e «demiurgo» — significa insieme 

 

andò lontano per molto tempo (peregre fuit multis temporibus, col verbo greco 
apodēméō)» (Lc 20,9 e paralleli: Mt 21,33; Mc 12,1; 13,34). 

64 Richiama un’espressione della Preghiera Eucaristica III. 



SReF 2/1-2 (2025): 19-40 

 

34 

 

“popolo” e “regione o terra”, è il popolo che abita una terra e la terra abitata 

da un popolo65. È un termine prezioso per quanto riguarda quella 

congiunzione tra terra e popolo già riscontrata nel termine “patria” e che è 

tanto importante per quanto riguarda la concezione del pellegrinaggio come 

ricerca di identità.  

Così “ekdēméo” significa essere all’estero, fuori dal proprio popolo e 

paese, mentre “endēméo” significa soggiornare nella propria patria, nella 

propria terra nativa, a casa66. Questi termini, assenti nel greco della LXX, 

compaiono in un importante testo paolino: 

Sappiamo infatti che, quando sarà distrutta la nostra dimora terrena, 

che è come una tenda (skēnē), riceveremo da Dio un’abitazione, una 

dimora non costruita da mani d’uomo, eterna, nei cieli.  […] In realtà 

quanti siamo in questa tenda (skēnē) sospiriamo come sotto un peso, 

perché non vogliamo essere spogliati ma rivestiti, affinché ciò che è 

mortale venga assorbito dalla vita. E chi ci ha fatti proprio per questo è 

Dio, che ci ha dato la caparra dello Spirito. Dunque, sempre pieni di 

fiducia e sapendo che siamo in esilio (ekdēméo) lontano dal Signore 

finché abitiamo (endēméo) nel corpo —  camminiamo infatti nella fede 

e non nella visione —, siamo pieni di fiducia e preferiamo andare in 

esilio (ekdēméo) dal corpo e abitare (endēméo) presso il Signore. 

Perciò, sia abitando (endēméo) nel corpo sia andando in esilio 

(ekdēméo), ci sforziamo di essere a lui graditi (2Cor 5,1.4-9).  

Abbiamo qui ciò che struttura il “camminare nella fede” del pellegrinare 

cristiano, il dinamismo della grazia tra la natura e la gloria, tra protologia ed 

escatologia. L’esistenza cristiana è il movimento che sorge non da una 

divisione dualistica67, bensì dalla tensione che risulta dall’appartenenza sia 

alla storia sia all’escatologia, come quando san Paolo dice di essere “preso-

insieme” (synechō) dall’essere con Cristo fuori dal corpo e l’essere ancora a 

servizio della Chiesa (cf. Fil 1,23-26). L’appartenenza al Signore Gesù Cristo 

non elimina la nostra appartenenza al corpo e alla storia, bensì la costituisce 

come condizione provvisoria e la dinamizza in un cammino che non rifiuta il 

corpo e la storia ma che proprio in esso si svolge. 

 
65 Cf. Grundmann (1966: 899-900). 
66 Cf. Grundmann (1966: 901-902). 
67 Così invece la filosofia ellenistica, in cui la vita terrena è un esilio in cui è 

imprigionata l’anima spirituale: cf. Grundmann (1966: 906, nota 3). 



SReF 2/1-2 (2025): 19-40 

 

35 

 

Questo ci aiuta a capire il peso del termine «parepídēmos». Nel greco 

della LXX vi sono solo due ricorrenze del termine. La prima riguarda 

l’episodio in cui Abramo che è ancora forestiero nella terra promessa ne 

compra una prima porzione per seppellire la sua sposa Sara. Abramo si 

descrive agli abitanti della regione come forestiero e pellegrino, in ebraico 

gēr we tošab, in greco pároikos kai parepídemos (Gen 23,4)68. Abramo 

insiste per comprare un pezzo di terreno nella terra in cui si trova come 

straniero ma che è destinata a diventare sua proprietà. Interpretato in chiave 

tipologica, alla luce del Nuovo Testamento, l’episodio può indicare che tutta 

la dimensione della storia, che ora è l’ambito del nostro pellegrinare, è 

destinata a essere nostra patria. Il corpo di Cristo risorto è la prima porzione 

della storia che è passata alla condizione di essere patria, possesso definitivo, 

escatologico. In questa primizia già vivono i nostri morti, quella sposa che è 

la Chiesa. 

La seconda ricorrenza è nel libro dei Salmi: «Ascolta la mia preghiera, 

Signore, […]  perché presso di te io sono forestiero (pároikos), ospite 

(parepídemos) come tutti i miei padri» (Sal 38,13). Abbiamo la stessa coppia 

di termini — pároikos e parepídemos — ma ne è esplicitato il senso religioso 

che abbiamo suggerito nella lettura tipologica di Gen 23 appena fatta. Noi 

siamo stranieri presso Dio, cioè in rapporto alla vita divina che è suo 

originario possesso e alla cui partecipazione siamo stati chiamati nel Signore 

risorto. 

All’inizio di una sezione esortativa, la prima lettera di Pietro si rivolge 

di nuovo ai cristiani chiamandoli «stranieri e pellegrini» (1Pt 2,11), 

nell’originale greco con i vocaboli pároikos e parepídemos. Secondo le 

logiche su esposte, l’esortazione invita a non vivere secondo i desideri della 

carne (ibid.) ma non fuggendo dal mondo, bensì abitandolo con una condotta 

esemplare, «sottomessi ad ogni umana autorità per amore del Signore, […] 

operando il bene» (1Pt 2,13-14). 

Abitare la storia come stranieri e pellegrini è frutto della fede che 

conferisce spessore escatologico alla realtà. Questo è in linea con la fede di 

Abramo e dei Padri:  

 
68 Si noti come il greco utilizzi la stessa preposizione “para” — che esprime 

movimento, passaggio, provvisorietà — per mettere in parallelo (e quindi in 
comunicazione) le radici di oikìa, casa, e di dēmos, terra-popolo. 



SReF 2/1-2 (2025): 19-40 

 

36 

 

Per fede, Abramo, chiamato da Dio, obbedì partendo per un luogo che 

doveva ricevere in eredità, e partì senza sapere dove andava.  

Per fede, egli soggiornò nella terra promessa come in una regione 

straniera, abitando sotto le tende, come anche Isacco e Giacobbe, 

coeredi della medesima promessa. Egli aspettava infatti la città dalle 

salde fondamenta, il cui architetto e costruttore è Dio stesso.  

[…] Nella fede morirono tutti costoro, senza aver ottenuto i beni 

promessi, ma li videro e li salutarono solo da lontano, dichiarando di 

essere stranieri e pellegrini (parepídemoi) sulla terra. Chi parla così, 

mostra di essere alla ricerca di una patria  […] quella celeste. Per questo 

Dio non si vergogna di essere chiamato loro Dio. Ha preparato infatti 

per loro una città (Eb 11,8-10.13-14.16).  

In Cristo, la chiamata di Abramo è estesa a tutti i popoli, l’elezione 

d’Israele passa a tutte le genti: 

eravate senza Cristo, esclusi dalla cittadinanza d’Israele, estranei 

(xénoi) ai patti della promessa, senza speranza e senza Dio nel mondo. 

Ora invece, in Cristo Gesù, voi che un tempo eravate lontani, siete 

diventati vicini. […] Così dunque voi non siete più stranieri (xénoi) né 

ospiti (pároikoi), ma siete concittadini dei santi e familiari di Dio 

(Ef 2,12.22). 

È proprio questa cittadinanza divina che costituisce la Chiesa come 

pellegrina sulla terra. A riprova di ciò, nel De civitate Dei di Agostino la 

Chiesa – città di Dio contrapposta alla città terrena – è caratterizzata proprio 

dal suo essere peregrina, le cui dinamiche meriterebbero ulteriori 

approfondimenti69. 

3. Configurazione teologica del pellegrinaggio e il fenomeno odierno 

Concludiamo raccogliendo e applicando i risultati raggiunti. Il 

percorso intrapreso ha distinto e messo in relazione due dinamiche 

fondamentali dell’esistenza umana: quella dell’homo viator, segnata dalla 

finitudine, dalla ferita del male e da un’apertura illimitata, e quella dell’homo 

peregrinus, che nasce dall’irruzione di una chiamata e di una promessa 

 
69 La civitas Dei è «peregrina in hoc mundo» (Augustinus, De civ. Dei, 

XVIII,2,2). Vi sono molti ottimi studi su questo tema, che merita ulteriori 
approfondimenti. Vedi per esempio Claussen (1991), TeSelle (1996), Harmon (2014). 



SReF 2/1-2 (2025): 19-40 

 

37 

 

divina nella storia dell’uomo. Se il cammino appartiene all’uomo in quanto 

tale, il pellegrinaggio, nel senso proprio qui esplorato, si rivela come una 

realtà teologica, qualitativamente distinta, che non può essere compresa 

unicamente a partire da categorie antropologiche o sociologiche. 

L’analisi scritturistica ha mostrato come il pellegrinaggio non sia 

definito anzitutto dal movimento geografico, ma da una nuova relazione 

personale e dinamica con Dio che conferisce all’orientamento esistenziale 

una trascendenza di fondo rispetto al proprio contesto vitale, rispetto alla 

propria patria – intesa come famiglia e terra nativa. È proprio questo che 

conferisce all’esistenza il suo carattere pellegrinante, non solo nei confronti 

di una terra particolare, bensì nei confronti della vita terrena tout court. Per 

i figli di Abramo, l’ingresso nella terra promessa non estingue la condizione 

pellegrinante, come non può farlo alcun adempimento storico della 

promessa, la quale manifesta proprio in tali adempimenti storici il suo 

carattere fondamentalmente escatologico e divino. È nel rapporto tra storia 

ed escatologia che la storia stessa viene orientata, non eliminata. In questo 

modo il pellegrinare diviene forma dell’esistenza credente che abita la storia 

con orientamento escatologico.  

Tale dinamica ha in Cristo il suo centro, modello e fondamento. Il 

Verbo incarnato assume in sé il cammino dell’uomo e il pellegrinaggio della 

fede, lo porta a compimento nella sua Pasqua e inaugura, nella risurrezione 

e nell’ascensione alla gloria del Padre, la patria definitiva verso cui è orientato 

il cammino della storia di salvezza. La Chiesa, corpo di Cristo nella storia, è 

così costituita come comunità pellegrina; chiamata ad abitare il mondo e la 

storia come luce, sale e lievito, la Chiesa orienta il tempo all’eternità, l’uomo 

a Cristo, il mondo a Dio. 

In questa prospettiva, il pellegrinaggio si rivela essere non una pratica 

religiosa marginale, bensì cifra teologica capace di illuminare l’identità 

credente e la missione della Chiesa nel mondo.  

Questa configurazione teologica del pellegrinaggio può offrire alcune 

chiavi interpretative dell’odierno fenomeno dei pellegrinaggi, tanto dinamico 

quanto complesso70. Ne proponiamo tre. In primo luogo, si può trovare 

nell’incontro tra dimensione antropologica e teologica del pellegrinaggio lo 

spazio di una risposta all’anelito di orientamento e di riferimento identitario 

 
70 Vedi per esempio Nickerson et al. (2018); King (2023). 



SReF 2/1-2 (2025): 19-40 

 

38 

 

particolarmente pressante nella “società liquida”71 o “gassosa” della 

postmodernità. In secondo luogo, nel rapporto tra storia ed escatologia 

possiamo comprendere il peso della componente corporea e concreta 

dell’esperienza del pellegrinaggio, come anche il valore di cammini carichi di 

storia e di tradizione. In terzo luogo, nel convergere della dimensione sociale 

e di quella territoriale — sintetizzate nel concetto di patria e di dēmos — vi è 

una chiave interpretativa della socialità come parte essenziale del 

pellegrinaggio contemporaneo.  

Al di là di quella che pare essere una sempre maggiore irrilevanza ed 

emarginazione del cristianesimo nel mondo attuale, la missione della Chiesa 

pellegrina riemerge in tutta la sua attualità. 

  

 
71 Cf. Bauman (1996) e (2000). 



SReF 2/1-2 (2025): 19-40 

 

39 

 

Bibliografia 

Agustinus Hipponensis 

 Confessiones, vol. 3 (Libri X-XI), Fondazione Lorenzo Valla – Mondadori, 

Roma . 

 De civ. Dei, a cura di Bernardus Dombart e Alfonsus Kalb, CCSL 47, Brepols, 

Turnholt, 1955. 

Bauman, Zygmund 

 (1996) “From Pilgrim to Tourist”, in HALL-DU GAY, Questions of cultural 

identity, Sage, London Thousand Oaks (CA) – New Delhi, 18-36. 

 (2000) Liquid modernity, Polity, Malden MA. 

Botterwerk, G. Johannes – Ringgren, Helmer 

 (1988-2010)   Grande Lessico dell’Antico Testamento, 9 voll., Paideia, Brescia. 

Claussen, M.A. 

 (1991)  “‘Peregrinatio’ and ‘Peregrini’ in Augustine’s ‘City of God’”, Traditio 

46: 33-75. 

Devoto, Giacomo 

 (1968) Avviamento alla etimologia italiana. Dizionario etimologico, Le 

Monnier, Firenze. 

Görg, M. 

 (2003) “jašab”, in Botterweck-Ringgren, Botterwerk-Ringgren, Grande 

Lessico dell’Antico Testamento, Paideia, Brescia, vol. 3, coll. 72-94. 

Grundmann, Walter 

 (1966) “dēmos, ekdēméō, endēméō, parepídēmos”, in Kittel-Friedrich, Grande 

Lessico dell’Nuovo Testamento, Paideia, Brescia, vol. 2, coll. 899-906. 

Harmon, Thomas P. 

 (2014) “Augustine on Pilgrimage for the Whole Man”, Gregorianum 95: 95-104. 

Heidegger, Martin 

 (1976) Essere e tempo, Longanesi, Milano. 

Kellerman, Diether 



SReF 2/1-2 (2025): 19-40 

 

40 

 

 (1988)  “gûr, gēr, gērût, megürim”, in Botterweck-Ringgren, Grande Lessico 

dell’Antico Testamento, Paideia, Brescia, vol. 1, coll. 1999-2024. 

King, Judith 

 (2023) “The Struggle to Define Pilgrimage”, Religions 14,27: 1-11. 

Kittel, Gerhard e Friedrich, Gerhard 

 (1965-1992)  Grande Lessico del Nuovo Testamento, 7 voll., Paideia, Brescia. 

Lewis, Charlton T. – Short, Charles 

 (1879) A Latin Dictionary, Clarendon, Oxford. 

Marcel, Gabriel       

 (1980)  Homo viator, Borla, Roma. 

Nickerson, Robert C. – Greenia, George D. – McIntosh, Ian S. – Quinn, E. Moore, 

 (2018) “What is Pilgrimage? A Report of the Panel at the 2017 Symposium on 

Pilgrimage Studies, William & Mary, October 7, 2017”, International 

Journal of Religious Tourism and Pilgrimage, 6/2: 1-6. 

Rossini, Mario   

 (2025)  “Sette ore: note su status naturae e potestas praesidendi in 

Bonaventura da Bagnoregio”, Fundamental rights 1: 1-31.  

Roszak, Piotr 

 (2022) “Contemporary Trends in the Theological Understanding of 

Christian Pilgrimage”, International Journal of Religious Tourism 

and Pilgrimage, 10/3: 116-127. 

TeSelle, Eugene 

 (1996)  “Looking for Home: Travel As Metaphor in Augustine”, Annali 

d’Italianistica 14: 103-120. 

Vaan, Michiel de 

 (2008) Etymological Dictionary of Latin and other Italic Languages, Brill, 

Leiden – Boston. 


