
 

 

 

PONTIFICIA UNIVERSITÀ LATERANENSE 

FACOLTÀ DI TEOLOGIA 

 

Istituto Superiore di Scienze Religiose 

“Ecclesia Mater” 

 

 

 

IL PELLEGRINAGGIO: 

UNO STRUMENTO PER AFFRONTARE LE SCELTE DI 

VITA 

  

 

 

 

Dissertazione per il conseguimento della 

Licenza in Scienze Religiose 

 

Candidato: Luca Farrace (matr. 17188TS) 

Relatore: ch.mo prof.  Paolo Asolan 

 

 

 

Anno Accademico 2023-2024  

 



 

 

 

 

Introduzione…………………………………………………………………...............   

I. Il cammino nella religione e in sant’Ignazio ……………………………….              

1. Il pellegrinaggio, fenomeno strutturalmente antropologico…….. 

2. Il pellegrinaggio nella spiritualità delle religioni ……………………          

      3. Il cammino di sant’Ignazio di Loyola ……………………………………. 

II. Il pellegrino prima del cammino ……………………………………………… 

      1. Il pellegrinaggio ieri e oggi ………………………………………………….. 

      2. Il pellegrino: uomo alla ricerca ……………………………………………. 

      3. Il pellegrino: uomo ferito ……………………………………………………. 

      4. Prepararsi alla partenza ……………………………………………………… 

III. Il pellegrino durante il cammino …………………………………………….. 

      1. Indicazioni di prospettiva ……………………………………………………. 

      2. Fasi e dinamiche del cammino …………………………………………….. 

           2.1 Primi giorni ………………………………………………………………….. 

           2.2 Giornata dei demoni e inizio di un nuovo cammino………….. 

           2.3 Fattori imprevedibili …………………………………………............... 

           2.4 Panorami, Creato e altre tracce ……………………………………….. 

           2.5 Incontri e condivisione, solitudine e riflessione ………………… 

           2.6 Ultimi giorni e arrivo ……………………………………………………… 

      3. Gli Esercizi Spirituali di Ignazio di Loyola ……………………………… 

      4. Processi e strategie decisionali ……………………………………………… 

      5. Decidere lungo il cammino …………………………………………………… 

           5.1 Alcuni strumenti ……………………………………………………………. 

           5.2 Prospettiva e tempo del cammino ……………………………………. 

           5.3 Scoperta della propria storia e di ciò che muove il pellegrino.. 

 



 

 

           5.4 Decidere seguendo Cristo ……………………………………………….. 

           5.5 Resurrezione e scelta finale …………………………………………….. 

IV. Il pellegrino dopo il cammino ………………………………………………….. 

      1. Tornare a casa e trovare Dio in tutte le cose ……………………………… 

Conclusioni …………………………………………………………………………………. 

Bibliografia …………………………………………………………………………………. 

Sitografia ……………………………………………………………………………………. 

 

 

 

 

 



SReF 2/1-2 (2025): 153-169 

 

153 

 

Prepararsi al cammino:  

chi è il pellegrino? 

LUCA FARRACE 

1. Il pellegrinaggio ieri e oggi 

La Bibbia è pregna di esperienze di pellegrinaggio sia per quanto 

riguarda il popolo d’Israele che per Gesù e gli apostoli. Il tema del cammino 

è una vera e propria chiave di lettura del ministero pubblico di Gesù che si 

compie a Gerusalemme con il mistero pasquale. Soprattutto nel Vangelo di 

Luca vediamo come tutta la sua vita e la sua missione siano un lungo viaggio 

orientato verso la Città Santa:  

Nel suo progetto narrativo si coglie come la forma del “camminare” 

rappresenta una dimensione costitutiva della novità cristologica: il 

discendere del Figlio nella storia (Lc 1,34-38; cf Gv 1,14), il camminare 

per le strade degli uomini recando loro il vangelo (Lc 4,18.43), la 

chiamata a seguirlo rivolta ai discepoli (Lc 5,1-11), la strada del suo 

pellegrinaggio diventa via di sequela (Lc 5,11), di evangelizzazione (Lc 

9,1-6; 10,1-20) e di visita nelle “case degli uomini”, prima di fare 

l’ingresso a Gerusalemme e in particolare nel “tempio”, il cuore del 

mondo ebraico. Infine l’ascensione al Padre costituisce l’ultimo tratto 

del peregrinare del Figlio nella storia (Ef 4,9-10) (De Virgilio 2004: 

web). 

Questo filo che accompagna i fatti vissuti da Gesù ci aiuta a vedere l’intero 

testo sacro come un lungo cammino che anche noi facciamo nella nostra vita 

e che la novità di Cristo proietta ancor più avanti, verso la Gerusalemme 

celeste. Se dunque la sensibilità verso la dinamica del cammino è molto 

radicata nella religione cristiana, vediamo adesso come si è sviluppato il tema 

 

* Tesi di Licenza dal titolo “Il pellegrinaggio: uno strumento per affrontare le scelte di 
vita” discussa il 23/10/2023 Relatore prof. Paolo Asolan. 



SReF 2/1-2 (2025): 153-169 

 

154 

 

del pellegrinaggio cristiano nei luoghi santi, come si è evoluto negli anni e 

com’è che ancora oggi è una pratica molto attuale seppur con nuove 

modalità. Questo fenomeno è molto antico ed è testimoniato che già i Padri 

sub-apostolici intraprendevano dei viaggi verso Gerusalemme per visitare i 

luoghi santi. Chi compiva questi pellegrinaggi lì dove era vissuto Gesù 

cercava di comprendere meglio il Vangelo e avvicinarsi in qualche modo ai 

misteri che lì si erano verificati cercando così di ampliare la propria fede e 

vita spirituale.  

Un momento storico di grande movimento verso i santuari e i luoghi 

sacri fu senza dubbio il Medioevo, periodo in cui si svilupparono anche 

diverse modalità e concezioni del pellegrinaggio. Giuseppe Scarvaglieri, nel 

suo libro Il pellegrinaggio alle soglie del terzo millennio individua tre 

modelli che inquadrano bene la concezione che si aveva nel periodo 

medievale di questi viaggi. L’autore riconosce il pellegrinaggio-crociata in 

Terra Santa, elemento presente nonostante poi ci si concentri quasi solo sui 

lati negativi di stampo politico e dinastico che si sono verificati tralasciando 

invece le finalità religiose e devozionali; il pellegrinaggio penitenziale, spesso 

imposto dagli ecclesiastici ai fedeli rei di gravi peccati e che quindi dovevano 

mettersi in cammino per scontare le loro colpe, a volte anche con l’aggiunta 

di ulteriori penitenze, obblighi di sacrifici ed offerte; il pellegrinaggio 

devozionale e ascetico, finalizzato alla preghiera, al ringraziamento e alla 

devozione a un santo (cfr. Scarvaglieri 1999: 91-94). Questi viaggi venivano 

fatti verso le regioni più disparate, segno di come questa sensibilità verso 

l’esperienza del pellegrinaggio fosse diffusa. Dal basso Medioevo in avanti, 

parallelamente agli eventi della storia della Chiesa, ci furono molti 

cambiamenti che hanno portato a quello che è il pellegrinaggio moderno e la 

sua impostazione. Gli esiti dei diversi concili e l’affermazione di nuovi dogmi 

hanno nel tempo favorito la riscoperta di luoghi e tradizioni che si erano 

andati via via perdendo e allo stesso tempo hanno fatto sì che si sviluppassero 

nuove forme di pellegrinaggio e devozione (basti pensare ai dogmi mariani 

con conseguente nascita dei santuari che oggi sono molto visitati). Se dopo il 

periodo medievale il movimento di pellegrini è stato molto altalenante, con 

periodi storici di grande movimento e tempi di arresto dei flussi, negli ultimi 

anni del secolo scorso l’esperienza del pellegrinaggio è tornato in auge 

portando con sé nuovi paradigmi. I pellegrinaggi odierni verso i luoghi 



SReF 2/1-2 (2025): 153-169 

 

155 

 

cristiani hanno molte sfaccettature e interpretazioni così come diversi sono i 

motivi che spingono le persone a intraprenderli. I due grandi aspetti che 

caratterizzano al giorno d’oggi i viaggi verso queste destinazioni sante sono 

fondamentalmente due: l’aspetto religioso e quello turistico. Scarvaglieri 

individua tre tipologie fondamentali di pellegrinaggio che derivano 

dall’unione di questi due aspetti a seconda della prevalenza dell’uno o 

dell’altro.  

Se prevale il fattore religione, il tipo che ne deriva può essere definito 

pellegrinaggio devoto, nella misura in cui esso è la risultante di una 

buona concezione, interiorizzazione ed esecuzione dei vari atti del 

pellegrinaggio stesso. Se i due fattori si bilanciano, si ha il tipo 

intermedio, e cioè il turismo religioso, nella misura in cui gli aspetti 

soggettivi e oggettivi sono percepiti e vissuti in equilibrio e comunque 

con connotazioni in parte turistiche e in parte religiose. Se invece 

prevale il fattore turismo, si ha il tipo di viaggio senza alcuna 

connotazione esistenziale di carattere religioso anche se la destinazione 

è un santuario; si può chiaramente chiamare turismo culturale o uso 

turistico del santuario (ivi: 102). 

Come ho detto precedentemente l’esperienza del pellegrinaggio è un fatto 

antropologico perché tocca dei tratti della struttura umana. Tutte queste 

tipologie e modalità di accostarsi al cammino interpellano le quattro sfere 

dell’umano: fisica, psichica, intellettuale e spirituale. La prima viene toccata 

ovviamente dalla mobilità del pellegrinaggio. Durante il cammino il 

pellegrino sperimenta una partecipazione fisica a ciò che si porta dentro 

rendendolo concreto e in qualche modo tangibile con il movimento del suo 

corpo. Inoltre quello dello spostamento è un impulso che è sempre stato 

presente nell’uomo fin dalle prime popolazioni nomadi. Ancora oggi vediamo 

come sia comune il movimento verso una meta per le più disparate 

motivazioni: economiche, religiose, sociali, turistiche. Il pellegrinaggio, 

dunque, intercetta il bisogno di movimento e partecipazione fisica dell’uomo 

agli eventi della vita. La dimensione psichica è intesa come il coinvolgimento 

delle emozioni. Il pellegrinaggio è staccato dalla quotidianità, è uno spazio in 

cui chi si mette sulla strada può vivere un tempo di ascolto di sé stesso che 

nelle condizioni normali di vita non è facile trovare. Questa possibilità di 

approfondimento interiore quindi spinge l’uomo, che è sempre alla ricerca di 

esperienze e stimoli nuovi, a mettersi sulle strade dei pellegrinaggi. Per sfera 



SReF 2/1-2 (2025): 153-169 

 

156 

 

intellettuale si intende la dinamica di ricerca che l’uomo da sempre vive. Egli 

ha sempre dentro di sé il desiderio di andare oltre, di proiettarsi in avanti 

verso ciò che ancora non conosce e di cui non ha esperienza. Da qui hanno 

origine anche le grandi domande esistenziali a cui cerca continuamente di 

rispondere. Lungo il cammino alcune di queste domande vengono fuori dalle 

dinamiche stesse che il pellegrino vive lungo la strada. Gli eventi, gli incontri, 

i momenti di luce e di buio che egli sperimenta aiutano la persona a creare 

un ponte tra le dinamiche vissute e quelle domande della vita a cui cerca 

risposta. Come per la dimensione psichica anche quella intellettuale è 

stimolata anche grazie ai tempi che il cammino dà. Infine la dimensione 

spirituale, forse quella non da tutti vissuta ma che comunque viene toccata 

durante un pellegrinaggio. Non tutte le persone che si mettono in viaggio 

infatti partono con particolari desideri di ricerca spirituale ma anche solo il 

fatto di mettersi in cammino su di un percorso legato alla religione e alla 

spiritualità fa capire che in qualche modo viene agganciata e raggiunta questa 

sfera antropologica. Nello specifico essa potrebbe essere simile alla 

dimensione intellettuale ma va oltre, è il passo successivo, è la ricerca di 

qualcosa di Altro che possa rispondere ai dubbi che nemmeno le conoscenze 

scientifiche riescono a sciogliere. Il clima, le tradizioni e il simbolismo che il 

pellegrinaggio porta con sé conducono anche l’uomo più avverso alla fede ad 

aprirsi a una novità, all’ascolto di una domanda interiore propria della 

persona umana. Se dunque i tratti della struttura dell’essere umano vengono 

vissuti durante il cammino, è possibile pensare a una correlazione tra 

l’esperienza e le dinamiche del pellegrinaggio e la quotidianità. Questo 

parallelismo tra la vita di ogni persona e l’esperienza di cammino ci aiuta a 

entrare nella prospettiva di questa tesi che vuole proporre il pellegrinaggio 

come strumento per le scelte di vita, come valido spazio di ascolto interiore e 

riflessione su sé stessi e sul proprio percorso esistenziale. Su questo tema, 

don Riccardo Tonelli, sacerdote salesiano e docente universitario, aveva 

scritto un articolo pubblicato sulla rivista Note di pastorale giovanile 

affermando che: 

l'esperienza è un frammento di vita quotidiana, sottratto al ritmo 

normale, per essere controllato e governato nella sua capacità 

propositiva. […] Certamente l'esperienza richiede ritmi diversi da quelli 

normali. Esige la capacità di separarsi un poco, abbandonando cose, 



SReF 2/1-2 (2025): 153-169 

 

157 

 

abitudini, amici, per immergersi nel vissuto provocante (Tonelli 1995: 

web).  

Da queste parole comprendiamo che un’esperienza come il cammino, 

in virtù del suo legame con la vita reale e proprio perché staccata dalla 

normalità e dai suoi tempi frenetici, se vista come concreta parte della 

quotidianità, può essere il luogo in cui ci si può fermare per fare memoria 

della propria vita e direzionare la propria esistenza seguendo i desideri e le 

provocazioni che muovono chi si mette in cammino.  

In conclusione, avendo osservato il modo in cui il fenomeno del 

pellegrinaggio cristiano si è sviluppato nel tempo, di come ancora oggi è 

presente e vive di nuova linfa, comprendiamo l’importanza e il 

coinvolgimento umano nelle dinamiche di cammino e di come esso ancora 

oggi sia significativo per le persone. Analizzando inoltre le sfere 

antropologiche che il cammino tocca e muove, e riconoscendole come tratti 

presenti nella quotidianità di ogni uomo, viene di conseguenza automatico 

identificare una stretta correlazione tra la vita e l’esperienza del 

pellegrinaggio.  

 

2. Il pellegrino: uomo alla ricerca 

Abbiamo visto fino ad ora come il tema del pellegrinaggio cristiano si è 

sviluppato nel tempo e quali sono le caratteristiche della sua concezione 

odierna, i tratti antropologici che tocca e come può essere un’esperienza 

carica di domande e provocazioni. Da ciò che abbiamo affermato si possono 

individuare le caratteristiche del pellegrino e cos’è che lo muove e lo spinge a 

uscire di casa abbandonando per un periodo i ritmi della sua quotidianità per 

immergersi in un viaggio di questo genere. Egli è una persona in movimento, 

che davanti agli eventi della vita, sia positivi che negativi, di fronte alle grandi 

domande esistenziali o anche ai dubbi che gli si presentano, non si ferma, 

non rimane immobile. Queste sue domande lo spingono a proiettarsi in 

avanti e muoversi sempre verso nuovi orizzonti. Il pellegrino è una persona 

che nonostante tutto cammina, va avanti e cerca sempre nuove risposte alle 

domande e ai desideri che porta nel cuore. Questi due elementi, domande e 

desideri, sono la molla che mette in movimento l’uomo. La questione del 

porsi domande è di estrema importanza. Nel mondo di oggi è forte il rischio 



SReF 2/1-2 (2025): 153-169 

 

158 

 

di appiattirsi su sé stessi nella monotonia delle proprie giornate senza 

guardarsi intorno e chiedersi dove e come si vive, senza prendere realmente 

in mano le redini della propria esistenza e appaltando ad altri le scelte che 

dovrebbero vederci come protagonisti. Le domande e i grandi interrogativi 

esistenziali aiutano ad allargare il proprio sguardo e allenano 

all’osservazione del mondo in cui viviamo. Le risposte poi ci portano a 

trovare la nostra strada e il nostro posto, ad analizzare il nostro stile e i nostri 

obiettivi di vita e ci spingono a muoverci e ad agire per perseguirli. Padre 

Gaetano Piccolo, gesuita e professore di filosofia e metafisica presso 

l’Università Gregoriana di Roma, spiega come allo stesso modo il desiderio è 

il motore della nostra vita. Chi non ha desideri resta fermo, non ha ragioni 

per le quali mettersi in moto per raggiungerli. La parola stessa “desiderio” 

indica una mancanza e quindi il desiderare significa innanzitutto riconoscere 

cosa ci manca. Il pellegrino dunque è quella persona che si mette in cammino 

proprio per seguire un desiderio, quella mancanza che diventa però 

un’indicazione per il cammino. Un’immagine del dualismo tra mobilità e 

immobilità ce la fornisce il Vangelo di Matteo con il racconto dei Magi e di 

Erode (Mt 2,1-12). Gli uomini venuti dall’oriente hanno osservato il cielo e 

hanno visto un nuovo astro. In esso hanno trovato un nuovo desiderio, nuove 

domande che li hanno portati a seguire la stella per molto tempo e per lunghe 

distanze alla ricerca del re dei Giudei. Il desiderio di incontrare il bambino li 

ha portati lontani da casa ma li ha guidati fino all’incontro con Gesù. Opposto 

al loro movimento c’è l’immobilità del re Erode che per trovare le risposte 

alle sue domande non si muove in prima persona ma usa gli altri restando 

fermo nelle sicurezze del suo palazzo (cfr. Piccolo 2002: web). Il pellegrino 

dunque è come i Magi, si incammina lungo una strada anche molto ignota e 

incerta alla ricerca delle risposte alle sue domande o inseguendo i desideri 

che ha nel cuore. In un articolo pubblicato dal Servizio Diocesano per la 

Pastorale Giovanile di Bari-Bitonto in vista della Giornata Mondiale della 

Gioventù del 2016 a Cracovia, don Donatello De Felice propone un 

interessante spunto sul tema del pellegrinaggio e delle domande che 

muovono il pellegrino:  

C’è un aforisma che trovai scritto su un muro di un ostello sul cammino 

per Santiago che recita: «il turista viaggia, il viandante cammina, il 

pellegrino cerca!» […]. Forse l’avrete già sentito in altre occasioni ma 



SReF 2/1-2 (2025): 153-169 

 

159 

 

mi piace ricordare che nel Vangelo di Giovanni le prime parole dette da 

Gesù formano una domanda per quei due che avevano preso a seguirlo: 

«che cosa cercate?». Le prime parole di Gesù scritte nel Vangelo sono 

una domanda, e non una domanda qualsiasi ma la domanda delle 

domande: che cosa cercate! Credo sia importante che ognuno la senta 

rivolta a sé questa domanda questa sera: che cosa cerchi? E se questa è 

la domanda delle domande, non ci si può accontentare di dare risposte 

preconfezionate, semplici o frettolose. A cosa dobbiamo guardare per 

trovare cosa cerchiamo veramente, che cosa mi rende veramente felice, 

quale direzione sto dando alla mia vita? Penso che occorra guardare, 

fermarsi a guardare la propria vita, intendo la propria quotidianità, gli 

affetti, le emozioni, le gioie e i dolori, i sogni, i desideri ma anche le ansie 

e le paure per il domani. Occorre guardare in profondità il proprio 

cuore. E probabilmente cercando di rispondere alla domanda delle 

domande ci imbatteremo in altre domande, le mie domande, quelle che 

vengono fuori dal profondo, quelle che senza fare troppo rumore 

accompagnano e segnano ogni mio passo. Esattamente come quei due 

che poco prima delle quattro del pomeriggio seguivano Gesù. Alla 

domanda: che cosa cerchi? Spesso la risposta è un’altra domanda. Cosa 

cercate? Maestro dove abiti? Una domanda di senso. Ci potremo forse 

sentire impantanati nei perché. […] Perché? O forse la domanda sarà: 

per chi? Per chi vale la pena spendersi, impegnarsi, decidersi? O forse 

qualcuno impatterà con la domanda: come? Come posso rendere questo 

mondo migliore di come l’ho trovato? Come vuoi che ti segua Signore? 

Come posso vincere queste mie fragilità o curare queste ferite del cuore? 

Oppure come posso andare avanti in questa relazione o in questa 

situazione o in questo corso di studi o chissà che altro… Il pellegrino 

cerca! Partiamo da pellegrini stando, rimanendo anche se 

faticosamente in compagnia delle nostre domande, portiamocele con 

noi, anche quelle più ingombranti. Ho capito infatti che sa trovare la 

risposta alla domanda delle domande solo chi riesce a stare solo con se 

stesso. Solo chi vince la paura di ascoltare il proprio cuore e questo un 

pellegrinaggio ti obbliga ad impararlo perché anche se si cammina 

insieme ad altri, il cammino ti chiede di guardarti dentro, di leggerti 

dentro e per questo molto spesso anche gli altri, quelli che camminano 

con te, ti aiutano a conoscerti, a capirti (De Felice 2016: web). 

Questo susseguirsi di domande spinge il pellegrino a muovere i suoi passi e 

trovare la sua strada. Attenzione, perché fare questo ovviamente non è facile, 



SReF 2/1-2 (2025): 153-169 

 

160 

 

anzi ci vuole coraggio. Così come i Magi si sono avventurati alla ricerca 

dell’origine della stella, così il pellegrino, mettendosi in cammino, va 

incontro a una strada che può essere anche tracciata ma che ha sempre in sé 

un grosso fattore di rischio. Se pensiamo ad esempio a chi segue la via verso 

Santiago de Compostela, possiamo vedere che, nonostante la strada sia 

segnata e i posti dove poter pernottare sono abbastanza facili da trovare 

dando quindi la possibilità di organizzare con precisione il viaggio in tutti i 

suoi momenti, i pellegrini che si incontrano sono sempre aperti a qualcosa di 

inatteso, a un imprevisto, a un evento che può sconvolgere tutto. Per questo 

motivo il pellegrino è una persona coraggiosa, che non teme di andare 

incontro all’incertezza. Sicuramente agli occhi delle persone affette da questo 

“immobilismo esistenziale” il pellegrino è uno squilibrato, uno che quasi va 

alla ricerca dei problemi e dei rischi. Ma è proprio questo squilibrio che porta 

colui che si mette in viaggio ad andare sempre più avanti. Un’immagine 

molto significativa in questo senso è proprio quella del compiere un passo: 

ogni passo è composto da due momenti di equilibrio intervallati da uno di 

squilibrio. Per poter camminare bisogna sbilanciarsi in avanti, tentar di 

mettere un piede avanti rischiando magari di incappare in un terreno 

dissestato, in una buca o in qualcosa che ci può far cadere a terra. Il padre 

gesuita Jean-Paul Hernández sottolinea anche che proprio la fede fa di ogni 

squilibrio il motore della vita.  

Credere vuol dire sapersi sbilanciare, avere il baricentro spostato in 

avanti, al di fuori di sé stessi (cfr. Hernandez 2018: web). Abramo è il primo 

grande pellegrino biblico ed è perciò il nostro padre nella fede. Lo stesso 

patriarca, infatti, ha intrapreso un pellegrinaggio per rispondere alla 

chiamata di Dio senza aver la strada segnata, mettendosi nelle mani del 

Signore lungo una strada ignota e pericolosa. Il pellegrino, quindi, è una 

persona che ha consapevolezza dei suoi desideri e delle domande che porta 

dentro di sé. Questa consapevolezza lo aiuta a capire cos’è che lo muove e in 

che modo può agire per camminare verso di essi. A questo proposito è 

particolarmente significativo questo passaggio del dialogo tra Alice e lo 

Stregatto nel libro di Lewis Carrol Alice nel paese delle meraviglie:  

Potrebbe dirmi, per piacere, da che parte devo andare per andar via di 

qui?» «Questo dipende in buona misura da dove vuoi andare» disse il 

Gatto. «Non m’importa tanto il dove...» disse Alice. «Allora non 



SReF 2/1-2 (2025): 153-169 

 

161 

 

importa neanche da che parte vai» disse il Gatto. «...purché arrivi da 

qualche parte» aggiunse Alice come spiegazione. «Oh, questo è sicuro» 

disse il Gatto «se solo fai abbastanza strada (Carrol 2023: 70-71).  

Essere dunque consapevoli di ciò che si ha nel cuore, di ciò che anima la 

propria vita e la direziona nelle scelte che si fanno è un punto fondamentale 

del cammino di ogni uomo. Le risposte alle domande e la consapevolezza dei 

desideri che sono dentro ciascuna persona indicano in qualche modo la 

strada, aprono a quello che è il pellegrinaggio della vita e possiamo allora dire 

che il primo passo da fare prima di un pellegrinaggio è fare un atto di 

consapevolezza di sé stessi, ascoltando il proprio cuore per capire cosa manca 

e quali desideri si hanno. Ricapitolando, abbiamo iniziato ad analizzare 

quelle che sono le caratteristiche del pellegrino e i motivi che lo spingono a 

partire e ne è uscito fuori come egli sia una persona dinamica, in movimento, 

che si sbilancia per ricercare le risposte ai desideri e alle domande che lo 

muovono, che lo spingono a uscire di casa e a mettersi in cammino. Il 

pellegrino è colui che non si accontenta di ciò che ha ma che è alla continua 

ricerca di senso, che si ascolta profondamente dentro per poi mettersi in 

strada per vivere la propria esistenza attraverso scelte libere, consapevoli e 

radicali.  

 

3. Il pellegrino: uomo ferito 

Un altro elemento che spinge l’uomo a farsi pellegrino e a uscire di casa 

sono le ferite che ha dentro di sé. La spiritualità ignaziana è pregna di discorsi 

sulle ferite perché il primo a essersi messo in cammino portando queste con 

sé è stato lo stesso fondatore della Compagnia di Gesù, un uomo ferito nel 

corpo dalla palla di cannone della battaglia di Pamplona che lo costrinse per 

molto tempo a letto e che originò le profonde ferite interiori che lo portarono 

a vedere in quell’evento doloroso la fine dei suoi desideri. In un solo istante 

ad Ignazio era crollato il castello fatto di potere, ambizione, donne, che in 

trent’anni si era costruito. Per un uomo di mondo che aveva sempre sognato 

di diventare cavaliere infatti il vedersi zoppo, con una gamba più corta 

dell’altra, era inaccettabile e questo lo portò a procurarsi dell’ulteriore dolore 

fisico nel tentativo di far scomparire quella deformità, quell’ostacolo ai suoi 

progetti di vita e di gloria (cfr. Ignazio di Loyola 2007: 85). La paura di 



SReF 2/1-2 (2025): 153-169 

 

162 

 

Ignazio di perdere tutto lo ha bloccato e lo ha portato a tentare di evitare 

l’ostacolo che aveva davanti facendo finta che non ci fosse, aggrappandosi 

alla sua vanità di uomo mondano che non voleva accettare la sua ferita. 

Facendosi segare l’osso sporgente, che a suo dire lo rendeva tanto deforme 

da essere sconveniente per continuare a seguire il mondo, il santo di Loyola 

ha provato ad opporsi e negare le sue ferite facendosi ancora più del male. È 

questo un passaggio molto importante: la ferita fisica è un qualcosa di 

doloroso, che perde sangue e che se non si cura, se non gli si presta la giusta 

attenzione finisce per infettarsi peggiorando la situazione. Allo stesso modo 

se non ci si prende cura delle proprie ferite interiori, se si negano anche 

quando sono evidenti, se in qualunque modo si prova a evitarle facendo finta 

che non ci siano, esse comunque tenderanno a riemergere perché ormai 

fanno parte di noi e del nostro agire umano. Ogni persona infatti ha le proprie 

ferite che in qualche modo (a volte anche inconscio) influiscono sulle scelte, 

sugli atteggiamenti, sui modi di vivere. Facendo un esempio estremo 

possiamo pensare al fenomeno del bullismo in cui coloro che esercitano 

violenza nei confronti di ragazzi più deboli nascondono quasi sempre una 

fragilità, delle ferite che cercano di risolvere e compensare facendo del male 

ad altre persone. È dunque necessario riconoscere le proprie ferite e farci i 

conti per evitare che esse ci blocchino e che siano loro ad avere il controllo su 

di noi, sulle nostre scelte e sulla nostra vita piuttosto che noi su di loro.  

Nella storia di sant’Ignazio è proprio da qui, dalla condizione di uomo 

ferito, di persona completamente a terra e apparentemente fuori dal proprio 

sé in cui il santo basco si trova, che Dio ha agito. Se dunque per Ignazio le 

ferite sono state un punto di partenza per la sua conversione e il suo 

pellegrinaggio, allo stesso modo lo sono per chi si mette in cammino alla 

ricerca di risposte ai propri desideri e alle proprie domande nella speranza di 

trovare la propria strada. Bisogna però fare una precisazione per quanto 

riguarda il discorso sulle ferite. Come detto poc’anzi queste ultime possono 

essere un elemento che muovono il pellegrino e che lo pongono alla ricerca 

di risposte su di esse, e ciò avviene solitamente quando, prima di partire, nel 

tempo in cui si decide di intraprendere un pellegrinaggio, viene fatto un 

esercizio di introspezione profondo che tocca intimamente tutte le sfere del 

proprio Io. Accade anche però che nel preparare un pellegrinaggio si dia loro 

poco peso e si ponga l’attenzione esclusivamente su domande e desideri che 



SReF 2/1-2 (2025): 153-169 

 

163 

 

spingono a partire senza andare troppo a fondo nel leggere la provenienza di 

questi ultimi. In questi casi le ferite verranno inesorabilmente a galla proprio 

durante il cammino e aiuteranno il pellegrino nella ricerca di sé stesso e delle 

risposte sperate. Infatti le ferite sono sia un elemento che spinge a partire ma 

anche qualcosa che, seppur a volte in maniera inconscia, farà parte del 

bagaglio con cui il pellegrino inizierà il suo viaggio. Per concludere quindi, 

un’altra caratteristica del pellegrino è quella di essere un persona capace di 

leggersi dentro, di guardare al proprio passato e alla propria vita scorgendo 

le fragilità, le ferite e tutte quelle cose che lo bloccano e che non lo fanno 

vivere pienamente. Il pellegrino è colui che non nasconde a sé stesso le 

proprie mancanze ma che le mette nel proprio zaino e ne fa bagaglio prezioso 

con cui camminare.  

 

4. Prepararsi alla partenza 

Abbiamo fin qui tratteggiato i tratti fondamentali del pellegrinaggio 

odierno, le caratteristiche del pellegrino e i motivi che lo spingono a mettersi 

in cammino. Prendendo coscienza delle sue domande, dei suoi desideri e 

delle sue ferite il pellegrino sceglie di muoversi, di uscire di casa e mettersi in 

cammino. Ma verso dove va? Tradizione vuole che il punto di partenza di un 

pellegrinaggio non sia direttamente il paese o la città da dove si comincerà a 

camminare ma l’inizio è posto proprio oltre la soglia della propria casa. 

Questo viene detto proprio per sottolineare il fatto che il pellegrino è colui 

che si sbilancia, che non rimane fermo e immobile ma che è alla ricerca di 

qualcosa e che questa ricerca lo porta a uscire dai propri luoghi di comfort e 

scoprire luoghi, fisici ma anche interiori, che prima non erano stati esplorati. 

Al giorno d’oggi le tre mete più famose per i pellegrinaggi sono Gerusalemme, 

Roma e Santiago de Compostela, ognuna con la sua storia e le sue peculiarità. 

A Gerusalemme ad esempio, ma più in generale in Terra Santa, va chi vuole 

scoprire i luoghi dove Dio si è manifestato al popolo ebraico, dove si sono 

svolti molti degli avvenimenti narrati nelle Sacre Scritture e dove si trovano 

le radici della religione cristiana visibili attraverso i posti dove Gesù ha 

vissuto e camminato fino ad arrivare alla Città Santa per la sua passione, 

morte e risurrezione; a Roma si va in pellegrinaggio per onorare le tombe dei 

santi Pietro e Paolo, per visitare il centro della cristianità e ascoltare e vedere 



SReF 2/1-2 (2025): 153-169 

 

164 

 

il papa; a Santiago invece, dove si trovano le spoglie dell’apostolo Giacomo il 

Maggiore, si va per vivere una profonda esperienza di cammino, di incontro 

e condivisione con pellegrini provenienti da tutto il mondo. A queste mete si 

aggiungono tutti quei luoghi dove sono conservate le reliquie dei santi come 

ad esempio Assisi e San Giovanni Rotondo in Italia e i luoghi mariani come 

Lourdes, Fatima, Loreto e Medjugorje. La scelta della meta che il pellegrino 

fa dunque è legata al proprio percorso spirituale, alla vicinanza con l’una o 

l’altra sensibilità religiosa e anche alle proprie capacità fisiche. La proposta 

di un percorso di discernimento che possa aiutare nelle scelte di vita che con 

questa tesi voglio elaborare si sposa bene con un pellegrinaggio a piedi svolto 

in un contesto per lo più naturale che offre al pellegrino la possibilità di spazi 

di silenzio e di contemplazione del creato e di sé stesso. Dopo il discorso sulla 

scelta della meta è importante affrontare il tema della preparazione al 

cammino. Non ci soffermeremo qui su un discorso pratico, legato soprattutto 

al tipo di bagaglio da portare durante un pellegrinaggio e alla logistica delle 

tappe, ma affronteremo il tema dell’essenzialità, sottolineando l’importanza 

dell’apertura che chi si mette in strada deve avere nei confronti del cammino 

e di tutte quelle situazioni che possono verificarsi, e del bagaglio interiore da 

portare con sé. La prima cosa che bisogna considerare è che il pellegrinaggio 

è uno sforzo fisico non di piccola entità e che questa fatica può andare a 

toccare anche sfere emotive che magari inizialmente non vengono 

considerate. Gli avvenimenti positivi come gli incontri, il peregrinare per 

incantevoli paesaggi, l’accoglienza che si riceve nei luoghi dove si passa, si 

alternano a momenti di difficoltà come la solitudine, problematiche 

logistiche, cattivo tempo, e mettono alla prova i pellegrini. Il rischio dunque 

di partire con un pellegrinaggio già pensato e fissato su determinate 

tempistiche, tappe e dinamiche impostate da casa rischia di far vivere il 

cammino con dei paraocchi che impediscono di vedere e gustare tutto ciò che 

la strada pone innanzi al pellegrino. La pretesa che il pellegrinaggio sia la 

realizzazione di qualcosa che è stato pensato a tavolino è difficilmente 

attuabile dal momento in cui tutto ciò che è stato preparato e organizzato può 

improvvisamente venire stravolto e quindi necessitare di modifiche. 

L’organizzazione logistica è quindi importante per non ritrovarsi 

completamente disorientati e impreparati di fronte alle situazioni che si 

verificheranno ma è anche necessario lasciar fare al cammino il resto. Con 



SReF 2/1-2 (2025): 153-169 

 

165 

 

questo si intende essere disponibili e aperti a ciò che avverrà lasciandosi 

guidare dalla strada e dalla provvidenza. Per quanto riguarda le cose da 

portare dentro al proprio zaino troviamo sicuramente gli obiettivi con cui si 

parte, i desideri e le domande che spingono a intraprendere il pellegrinaggio. 

Inoltre, come abbiamo già detto, saranno parte integrante del bagaglio del 

pellegrino le ferite che porta dentro di sé. Per capire cos’altro va portato è 

necessario fare un esercizio di essenzialità, sia materiale che mentale, per 

evitare di appesantire lo zaino e sovraffollare la testa di pensieri che possono 

essere tranquillamente lasciati a casa. Per questo esercizio è necessario 

staccarsi da tutto ciò che è quotidiano entrando profondamente dentro sé 

stessi e dentro la propria vita per capire le cose di cui davvero non si può fare 

a meno. Don Giorgio Basadonna, sacerdote molto conosciuto nell’ambiente 

scout internazionale per essere stato per dieci anni assistente Cicg 

(Conferenza internazionale cattolica del Guidismo) e in Italia per essere il 

primo assistente ecclesiastico generale dell’Agesci dal 1974 al 1976, nel suo 

libro Spiritualità della strada sottolinea il momento della preparazione dello 

zaino in questo modo:  

Mettere nello zaino solo ciò che è necessario, solo ciò che serve e non 

può mancare, ciò che fa parte della propria vita. Questa scelta è molto 

difficile: spesso ci si trova di fronte a problemi insolubili, e più ancora 

ci si carica di cose inutili che sono solamente un peso in più da portare. 

Fare lo zaino richiede una certa libertà di spirito. Solo ciò che è 

necessario deve rientrarci: ma che cosa è necessario? A poco a poco, 

vengono alla mente cose di cui sembra di non poter fare a meno, perché 

ci siamo abituati, perché le abbiamo rese indispensabili: ma a un certo 

punto ci si accorge che non si può portare tutto (Basadonna 2020: 65). 

Questa libertà di spirito aiuta il pellegrino a fare ordine dentro di sé prima di 

partire per vivere al meglio e in piena coscienza l’esperienza di cammino. 

Sempre citando un sacerdote, in questo caso il gesuita Dani Cuesta, vediamo 

anche come l’atto di preparare lo zaino sia intrinsecamente un tempo per 

preparare sé stessi al cammino:  

E, in fondo, quando si fanno le valigie e si viaggia, più lontano o più 

vicino, temporaneamente o permanentemente, c'è sempre qualcosa in 

noi che muore, qualcosa che rimane e qualcosa che va. Qualcosa che 

muore, come le cose che buttiamo via, poiché per uscire verso un nuovo 

orizzonte è necessario in qualche modo rompere con il luogo che ci ha 



SReF 2/1-2 (2025): 153-169 

 

166 

 

ospitato fino ad ora. E questo è qualcosa che né le comunicazioni né i 

social network sono stati in grado di risolvere. Qualcosa che rimane, 

come le cose che regaliamo ai nostri cari, perché ci sono un certo 

numero di persone che paradossalmente rimangono al nostro fianco 

quando ce ne andiamo. Sono quelle persone che ci hanno segnato, di 

cui ci siamo fidati e con le quali manterremo un rapporto più o meno 

frequente, ma con la consapevolezza che da lì saranno con noi. E 

qualcosa che parte, che viene con noi dentro il bagaglio, come i regali di 

addio che vengono attaccati alle nostre cose. Perché quando lasciamo 

un luogo, portiamo sempre con noi tutte quelle persone ed esperienze 

che ci hanno segnato, facendoci crescere e maturare, cambiando il 

nostro modo di essere e di pensare (Cuesta 2022: web). 

È in questo modo dunque che il momento della preparazione dello zaino 

diventa un tempo fondamentale di introspezione da fare con attenzione e 

senza fretta, facendo emergere dentro di sé le paure e le sensazioni che ci 

abitano nei giorni prima della partenza lasciandosi andare a quello che 

accadrà lungo la strada. Bisogna però dire che per quanto il pellegrino si 

possa preparare sia concretamente che spiritualmente, l’esperienza di 

cammino sarà sempre soggetta a variazioni. Il discorso dello zaino con il 

necessario da portare per il viaggio va di pari passo con il “materiale 

spirituale” con cui si parte ed evidenzia come questo bagaglio è 

intrinsecamente incerto, variabile, e che solo l’esperienza in sé poi aprirà la 

strada all’essenziale di cui la persona necessita per andare avanti nella sua 

strada. Il cammino stesso “sfina” con il tempo lo zaino del pellegrino 

cambiandone a volte il contenuto, fino anche a stravolgerlo, ma questo è 

possibile solo dopo che si è calpestata la strada del pellegrinaggio. È proprio 

sul discorso dell’essenzialità che si apre un altro tema, quello dell’accoglienza 

di Dio e della fiducia nei suoi confronti. Dopo aver lasciato il superfluo fuori 

dallo zaino, dopo aver posto l’attenzione su ciò che è per noi essenziale per 

affrontare questo cammino, dopo esserci liberati da tutte quelle catene e 

strutture che impegnano e muovono la nostra vita quotidiana, possiamo 

essere più disponibili ad accogliere il Signore e più aperti a incontrarlo. 

Infatti l’esercizio volto a trovare il necessario da portare in cammino ha fatto 

decadere tutte quelle resistenze che ci legano alla vita ordinaria e che spesso 

ci impediscono di incontrare il Signore ponendoci ora nella condizione di 

essere più liberi spiritualmente. Quest’ultimo passaggio prima della partenza 



SReF 2/1-2 (2025): 153-169 

 

167 

 

ci fa ulteriormente capire che un pellegrinaggio non è il solo camminare per 

arrivare a un luogo fisico, ma comprende tutto il percorso che si fa per 

arrivare alla decisione di partire fino al ritorno a casa, ed è in questa 

prospettiva che si rende ancor più chiaro il parallelismo tra il pellegrinaggio 

e il grande cammino della vita, tra un’esperienza specifica e limitata nel 

tempo e la nostra storia personale. Per riassumere e concludere il discorso 

sulla preparazione e il tempo che precede la partenza del pellegrino possiamo 

utilizzare un esempio biblico suggerito da padre Giuseppe De Virgilio, 

sacerdote e biblista, che dice: 

La fase della preparazione diventa già una prima “purificazione” delle 

motivazioni per le quali si sceglie di camminare. L’esempio ci deriva 

dalla narrazione dell’esodo dall’Egitto, che si compie nella notte della 

Pasqua: il popolo si prepara al “pellegrinaggio” nelle condizioni di un 

popolo nomade, in piedi, senza il tempo di far lievitare i pani (Es 12,17-

20.39), cinti i fianchi e pronti per partire (Es 12,10ss.). La tentazione è 

quella del ripensamento, della stasi, della pretesa di sapere e di 

calcolare ogni cosa, di portare con sé ricchezze, ori, pretese sicurezze 

che nel corso del viaggio potrebbero diventare idoli (cf Es 32,1-6). Il 

pellegrinaggio della vita implica l’essenzialità, è contrassegnato 

dall’imprevedibilità, così come l’itinerario esodale fu caratterizzato 

dalla nostalgia della schiavitù e dall’invito ad un perseverante 

obbedienza di fronte ai segni che Jahvé poneva sulla strada del popolo 

nel deserto. È quindi fondamentale avere la consapevolezza che la 

preparazione del viaggio non segue la legge umana dei calcoli e dei 

compromessi, ma chiede a ciascuno di avanzare nella fiducia, di 

assumersi quotidianamente la responsabilità del cammino e della 

condivisione (De Virgilio 2004: web). 

Bibliografia 

Basadonna, Giorgio  

 (1991)  Spiritualità della strada, Edizioni Fiordaliso, Roma 20102. 

Balbo, Francesco - Bertoglio, Rosanna  

 (2008)  Pregare con i piedi. Spiritualità del cammino, Ancora Editrice,                 

Milano. 

 



SReF 2/1-2 (2025): 153-169 

 

168 

 

Cuesta, Dani  

 (2022)  Equipajes, https://pastoralsj.org/equipajes/, (consultato il 

14/09/2023). 

De Felice, Donatello  

 (2016)  Che cosa cerchi? I passi di un pellegrino, 

http://www.doveabiti.it/2016/07/19/che-cosa-cerchi-i-passi-di-

un-pellegrino/, (consultato il 18/03/2023). 

De Virgilio, Giuseppe  

 (2004)  La categoria biblica del pellegrinaggio e il suo simbolismo biblico, 

https://www.notedipastoralegiovanile.it/index.php?option=com_c

ontent&view=article&id=7356:la-categoria-biblica-del-

pellegrinaggio-e-il-suo-simbolismo&Itemid=101, (consultato il 

14/09/2023). 

Hernández, Jean Paul  

 (2018)  Vivere il cammino, 

https://www.youtube.com/watch?v=TUA9RFZpcck&t=1182s, 

(consultato il 13/09/2023). 

Ignazio di Loyola  

  Gli scritti, trad. E comm. A cura dei gesuiti della Provincia d’Italia, 

Edizioni Apostolato della Preghiera, Roma 20071. 

Iriberri, José Luis - Lowney, Chris  

 (2017)  Il cammino di sant’Ignazio, Terre di Mezzo Editore, Milano. 

Nieuviarts, Jacques  

 (2009)  Con il passo del pellegrino. Manuale per chi cammina, Edizioni 

Qiquajon, Magnano. 

Piccolo, Gaetano 

 (2022)  Riscoprire il desiderio, 

https://www.youtube.com/watch?v=hnTRMETk0bE, (consultato 

il 14/09/2023). 

 

 

https://pastoralsj.org/equipajes/
http://www.doveabiti.it/2016/07/19/che-cosa-cerchi-i-passi-di-un-pellegrino/
http://www.doveabiti.it/2016/07/19/che-cosa-cerchi-i-passi-di-un-pellegrino/
https://www.notedipastoralegiovanile.it/index.php?option=com_content&view=article&id=7356:la-categoria-biblica-del-pellegrinaggio-e-il-suo-simbolismo&Itemid=101
https://www.notedipastoralegiovanile.it/index.php?option=com_content&view=article&id=7356:la-categoria-biblica-del-pellegrinaggio-e-il-suo-simbolismo&Itemid=101
https://www.notedipastoralegiovanile.it/index.php?option=com_content&view=article&id=7356:la-categoria-biblica-del-pellegrinaggio-e-il-suo-simbolismo&Itemid=101
https://www.youtube.com/watch?v=TUA9RFZpcck&t=1182s
https://www.youtube.com/watch?v=hnTRMETk0bE


SReF 2/1-2 (2025): 153-169 

 

169 

 

Scarvaglieri, Giuseppe  

 (1999)  Il pellegrinaggio alle soglie del terzo millennio. Aspetti e 

orientamenti socio-pastorali, Edizioni Paoline, Milano. 

Tonelli, Riccardo 

 (1995)  Il pellegrinaggio come scuola di vita cristiana, 

https://www.notedipastoralegiovanile.it/index.php?option=com_c

ontent&view=article&id=3580:il-pellegrinaggio-come-scuola-di-

vita cristiana&Itemid=1018, (consultato il 14/09/2023). 

 

Sitogografia 

https://www.notedipastoralegiovanile.it/ 

https://pastoralsj.org/  

 

 

 

 

https://pastoralsj.org/

