PONTIFICIA UNIVERSITA LATERANENSE
FACOLTA DI TEOLOGIA

Istituto Superiore di Scienze Religiose

“Ecclesia Mater”

IL PELLEGRINAGGIO:
UNO STRUMENTO PER AFFRONTARE LE SCELTE DI
VITA

Dissertazione per il conseguimento della

Licenza in Scienze Religiose

Candidato: Luca Farrace (matr. 17188TS)

Relatore: ch.mo prof. Paolo Asolan

Anno Accademico 2023-2024




Introduzione

L. Il cammino nella religione e in sant’Ignazio

1. Il pellegrinaggio, fenomeno strutturalmente antropologico

........

2. Il pellegrinaggio nella spiritualita delle religioni

3. Il cammino di sant’Ignazio di Loyola

II. 11 pellegrino prima del cammino

1. Il pellegrinaggio ieri e oggi

2. Il pellegrino: uomo alla ricerca

3. Il pellegrino: uomo ferito

4. Prepararsi alla partenza

III. 11 pellegrino durante il cammino

1. Indicazioni di prospettiva

2. Fasi e dinamiche del cammino

2.1 Primi giorni

2.2 Giornata dei demoni e inizio di un nuovo cammino

2.3 Fattori imprevedibili

2.4 Panorami, Creato e altre tracce

2.5 Incontri e condivisione, solitudine e riflessione

2.6 Ultimi giorni e arrivo

3. Gli Esercizi Spirituali di Ignazio di Loyola

4. Processi e strategie decisionali

5. Decidere lungo il cammino

5.1 Alcuni strumenti

5.2 Prospettiva e tempo del cammino

5.3 Scoperta della propria storia e di cio che muove il pellegrino..




5.4 Decidere seguendo CriSto .........ccoceevvercieinieeniiennieniieesieennens

5.5 Resurrezione e scelta finale .........ccccveevvveeeriiiciieeccieieeeeneee

IV. Il pellegrino dopo il cammino .........cccceevveeeriercieeniieeniieenieceeeee e

1. Tornare a casa e trovare Dio in tutte 1€ COSe .....ouuvvvveveummmenereeeeenn.

CONCIUSIONI ...vieiiiiieciieciee et e e e ae e e ae e e e tae e e e aee e e sseeeeanaeean
| 3310) 11073 2 5 - AU SRRSO
) 1074 2 i - LSS




SReF 2/1-2 (2025): 153-169

Prepararsi al cammino:
chi e il pellegrino?-

LUCA FARRACE

1. Il pellegrinaggio ieri e oggi

La Bibbia e pregna di esperienze di pellegrinaggio sia per quanto
riguarda il popolo d’Israele che per Gest e gli apostoli. Il tema del cammino
€ una vera e propria chiave di lettura del ministero pubblico di Gesu che si
compie a Gerusalemme con il mistero pasquale. Soprattutto nel Vangelo di
Luca vediamo come tutta la sua vita e la sua missione siano un lungo viaggio
orientato verso la Citta Santa:

Nel suo progetto narrativo si coglie come la forma del “camminare”
rappresenta una dimensione costitutiva della novita cristologica: il
discendere del Figlio nella storia (Lc 1,34-38; cf Gv 1,14), il camminare
per le strade degli uomini recando loro il vangelo (Lc 4,18.43), la
chiamata a seguirlo rivolta ai discepoli (Lc 5,1-11), la strada del suo
pellegrinaggio diventa via di sequela (Lc 5,11), di evangelizzazione (Lc
9,1-6; 10,1-20) e di visita nelle “case degli uomini”, prima di fare
I'ingresso a Gerusalemme e in particolare nel “tempio”, il cuore del
mondo ebraico. Infine ’'ascensione al Padre costituisce I'ultimo tratto
del peregrinare del Figlio nella storia (Ef 4,9-10) (De Virgilio 2004:
web).

Questo filo che accompagna i fatti vissuti da Gesu ci aiuta a vedere I'intero
testo sacro come un lungo cammino che anche noi facciamo nella nostra vita
e che la novita di Cristo proietta ancor piu avanti, verso la Gerusalemme
celeste. Se dunque la sensibilita verso la dinamica del cammino € molto
radicata nella religione cristiana, vediamo adesso come si & sviluppato il tema

* Tesi di Licenza dal titolo “Il pellegrinaggio: uno strumento per affrontare le scelte di
vita” discussa il 23/10/2023 Relatore prof. Paolo Asolan.

153



SReF 2/1-2 (2025): 153-169

del pellegrinaggio cristiano nei luoghi santi, come si € evoluto negli anni e
com’e¢ che ancora oggi € una pratica molto attuale seppur con nuove
modalita. Questo fenomeno € molto antico ed & testimoniato che gia i Padri
sub-apostolici intraprendevano dei viaggi verso Gerusalemme per visitare i
luoghi santi. Chi compiva questi pellegrinaggi 1i dove era vissuto Gesu
cercava di comprendere meglio il Vangelo e avvicinarsi in qualche modo ai
misteri che 1i si erano verificati cercando cosi di ampliare la propria fede e
vita spirituale.

Un momento storico di grande movimento verso i santuari e i luoghi
sacri fu senza dubbio il Medioevo, periodo in cui si svilupparono anche
diverse modalita e concezioni del pellegrinaggio. Giuseppe Scarvaglieri, nel
suo libro Il pellegrinaggio alle soglie del terzo millennio individua tre
modelli che inquadrano bene la concezione che si aveva nel periodo
medievale di questi viaggi. L’autore riconosce il pellegrinaggio-crociata in
Terra Santa, elemento presente nonostante poi ci si concentri quasi solo sui
lati negativi di stampo politico e dinastico che si sono verificati tralasciando
invece le finalita religiose e devozionali; il pellegrinaggio penitenziale, spesso
imposto dagli ecclesiastici ai fedeli rei di gravi peccati e che quindi dovevano
mettersi in cammino per scontare le loro colpe, a volte anche con I'aggiunta
di ulteriori penitenze, obblighi di sacrifici ed offerte; il pellegrinaggio
devozionale e ascetico, finalizzato alla preghiera, al ringraziamento e alla
devozione a un santo (cfr. Scarvaglieri 1999: 91-94). Questi viaggi venivano
fatti verso le regioni piu disparate, segno di come questa sensibilita verso
I'esperienza del pellegrinaggio fosse diffusa. Dal basso Medioevo in avanti,
parallelamente agli eventi della storia della Chiesa, ci furono molti
cambiamenti che hanno portato a quello che é il pellegrinaggio moderno e la
sua impostazione. Gli esiti dei diversi concili e 'affermazione di nuovi dogmi
hanno nel tempo favorito la riscoperta di luoghi e tradizioni che si erano
andati via via perdendo e allo stesso tempo hanno fatto si che si sviluppassero
nuove forme di pellegrinaggio e devozione (basti pensare ai dogmi mariani
con conseguente nascita dei santuari che oggi sono molto visitati). Se dopo il
periodo medievale il movimento di pellegrini e stato molto altalenante, con
periodi storici di grande movimento e tempi di arresto dei flussi, negli ultimi
anni del secolo scorso l'esperienza del pellegrinaggio & tornato in auge
portando con sé nuovi paradigmi. I pellegrinaggi odierni verso i luoghi

154



SReF 2/1-2 (2025): 153-169

cristiani hanno molte sfaccettature e interpretazioni cosi come diversi sono i
motivi che spingono le persone a intraprenderli. I due grandi aspetti che
caratterizzano al giorno d’oggi i viaggi verso queste destinazioni sante sono
fondamentalmente due: l'aspetto religioso e quello turistico. Scarvaglieri
individua tre tipologie fondamentali di pellegrinaggio che derivano
dall’'unione di questi due aspetti a seconda della prevalenza dell'uno o
dell’altro.

Se prevale il fattore religione, il tipo che ne deriva puod essere definito
pellegrinaggio devoto, nella misura in cui esso & la risultante di una
buona concezione, interiorizzazione ed esecuzione dei vari atti del
pellegrinaggio stesso. Se i due fattori si bilanciano, si ha il tipo
intermedio, e cioe il turismo religioso, nella misura in cui gli aspetti
soggettivi e oggettivi sono percepiti e vissuti in equilibrio e comunque
con connotazioni in parte turistiche e in parte religiose. Se invece
prevale il fattore turismo, si ha il tipo di viaggio senza alcuna
connotazione esistenziale di carattere religioso anche se la destinazione
€ un santuario; si puo chiaramente chiamare turismo culturale o uso
turistico del santuario (ivi: 102).

Come ho detto precedentemente I'esperienza del pellegrinaggio ¢ un fatto
antropologico perché tocca dei tratti della struttura umana. Tutte queste
tipologie e modalita di accostarsi al cammino interpellano le quattro sfere
dell’'umano: fisica, psichica, intellettuale e spirituale. La prima viene toccata
ovviamente dalla mobilita del pellegrinaggio. Durante il cammino il
pellegrino sperimenta una partecipazione fisica a cio che si porta dentro
rendendolo concreto e in qualche modo tangibile con il movimento del suo
corpo. Inoltre quello dello spostamento € un impulso che € sempre stato
presente nell'uomo fin dalle prime popolazioni nomadi. Ancora oggi vediamo
come sia comune il movimento verso una meta per le piu disparate
motivazioni: economiche, religiose, sociali, turistiche. Il pellegrinaggio,
dunque, intercetta il bisogno di movimento e partecipazione fisica dell'uomo
agli eventi della vita. La dimensione psichica € intesa come il coinvolgimento
delle emozioni. Il pellegrinaggio € staccato dalla quotidianita, € uno spazio in
cui chi si mette sulla strada pud vivere un tempo di ascolto di sé stesso che
nelle condizioni normali di vita non é facile trovare. Questa possibilita di
approfondimento interiore quindi spinge 'uvomo, che & sempre alla ricerca di
esperienze e stimoli nuovi, a mettersi sulle strade dei pellegrinaggi. Per sfera

155



SReF 2/1-2 (2025): 153-169

intellettuale si intende la dinamica di ricerca che 'unomo da sempre vive. Egli
ha sempre dentro di sé il desiderio di andare oltre, di proiettarsi in avanti
verso cio che ancora non conosce e di cui non ha esperienza. Da qui hanno
origine anche le grandi domande esistenziali a cui cerca continuamente di
rispondere. Lungo il cammino alcune di queste domande vengono fuori dalle
dinamiche stesse che il pellegrino vive lungo la strada. Gli eventi, gli incontri,
i momenti di luce e di buio che egli sperimenta aiutano la persona a creare
un ponte tra le dinamiche vissute e quelle domande della vita a cui cerca
risposta. Come per la dimensione psichica anche quella intellettuale e
stimolata anche grazie ai tempi che il cammino da. Infine la dimensione
spirituale, forse quella non da tutti vissuta ma che comunque viene toccata
durante un pellegrinaggio. Non tutte le persone che si mettono in viaggio
infatti partono con particolari desideri di ricerca spirituale ma anche solo il
fatto di mettersi in cammino su di un percorso legato alla religione e alla
spiritualita fa capire che in qualche modo viene agganciata e raggiunta questa
sfera antropologica. Nello specifico essa potrebbe essere simile alla
dimensione intellettuale ma va oltre, € il passo successivo, ¢ la ricerca di
qualcosa di Altro che possa rispondere ai dubbi che nemmeno le conoscenze
scientifiche riescono a sciogliere. Il clima, le tradizioni e il simbolismo che il
pellegrinaggio porta con sé conducono anche I'nomo piu avverso alla fede ad
aprirsi a una novita, all’ascolto di una domanda interiore propria della
persona umana. Se dunque i tratti della struttura dell’essere umano vengono
vissuti durante il cammino, € possibile pensare a una correlazione tra
I'esperienza e le dinamiche del pellegrinaggio e la quotidianita. Questo
parallelismo tra la vita di ogni persona e I’esperienza di cammino ci aiuta a
entrare nella prospettiva di questa tesi che vuole proporre il pellegrinaggio
come strumento per le scelte di vita, come valido spazio di ascolto interiore e
riflessione su sé stessi e sul proprio percorso esistenziale. Su questo tema,
don Riccardo Tonelli, sacerdote salesiano e docente universitario, aveva
scritto un articolo pubblicato sulla rivista Note di pastorale giovanile
affermando che:

I'esperienza ¢ un frammento di vita quotidiana, sottratto al ritmo
normale, per essere controllato e governato nella sua capacita
propositiva. [...] Certamente l'esperienza richiede ritmi diversi da quelli
normali. Esige la capacita di separarsi un poco, abbandonando cose,

156



SReF 2/1-2 (2025): 153-169

abitudini, amici, per immergersi nel vissuto provocante (Tonelli 1995:
web).

Da queste parole comprendiamo che un’esperienza come il cammino,
in virtu del suo legame con la vita reale e proprio perché staccata dalla
normalita e dai suoi tempi frenetici, se vista come concreta parte della
quotidianita, puo essere il luogo in cui ci si puo fermare per fare memoria
della propria vita e direzionare la propria esistenza seguendo i desideri e le
provocazioni che muovono chi si mette in cammino.

In conclusione, avendo osservato il modo in cui il fenomeno del
pellegrinaggio cristiano si € sviluppato nel tempo, di come ancora oggi €
presente e vive di nuova linfa, comprendiamo Iimportanza e il
coinvolgimento umano nelle dinamiche di cammino e di come esso ancora
oggi sia significativo per le persone. Analizzando inoltre le sfere
antropologiche che il cammino tocca e muove, e riconoscendole come tratti
presenti nella quotidianita di ogni uomo, viene di conseguenza automatico
identificare una stretta correlazione tra la vita e lesperienza del
pellegrinaggio.

2. Il pellegrino: uomo alla ricerca

Abbiamo visto fino ad ora come il tema del pellegrinaggio cristiano si &
sviluppato nel tempo e quali sono le caratteristiche della sua concezione
odierna, i tratti antropologici che tocca e come puo essere un’esperienza
carica di domande e provocazioni. Da cio che abbiamo affermato si possono
individuare le caratteristiche del pellegrino e cos’e che lo muove e lo spinge a
uscire di casa abbandonando per un periodo i ritmi della sua quotidianita per
immergersi in un viaggio di questo genere. Egli ¢ una persona in movimento,
che davanti agli eventi della vita, sia positivi che negativi, di fronte alle grandi
domande esistenziali o anche ai dubbi che gli si presentano, non si ferma,
non rimane immobile. Queste sue domande lo spingono a proiettarsi in
avanti e muoversi sempre verso nuovi orizzonti. Il pellegrino € una persona
che nonostante tutto cammina, va avanti e cerca sempre nuove risposte alle
domande e ai desideri che porta nel cuore. Questi due elementi, domande e
desideri, sono la molla che mette in movimento I'uomo. La questione del
porsi domande ¢ di estrema importanza. Nel mondo di oggi € forte il rischio

157



SReF 2/1-2 (2025): 153-169

di appiattirsi su sé stessi nella monotonia delle proprie giornate senza
guardarsi intorno e chiedersi dove e come si vive, senza prendere realmente
in mano le redini della propria esistenza e appaltando ad altri le scelte che
dovrebbero vederci come protagonisti. Le domande e i grandi interrogativi
esistenziali aiutano ad allargare il proprio sguardo e allenano
all’osservazione del mondo in cui viviamo. Le risposte poi ci portano a
trovare la nostra strada e il nostro posto, ad analizzare il nostro stile e i nostri
obiettivi di vita e ci spingono a muoverci e ad agire per perseguirli. Padre
Gaetano Piccolo, gesuita e professore di filosofia e metafisica presso
I'Universita Gregoriana di Roma, spiega come allo stesso modo il desiderio &
il motore della nostra vita. Chi non ha desideri resta fermo, non ha ragioni
per le quali mettersi in moto per raggiungerli. La parola stessa “desiderio”
indica una mancanza e quindi il desiderare significa innanzitutto riconoscere
cosa ci manca. Il pellegrino dunque € quella persona che si mette in cammino
proprio per seguire un desiderio, quella mancanza che diventa pero
un’indicazione per il cammino. Un’'immagine del dualismo tra mobilita e
immobilita ce la fornisce il Vangelo di Matteo con il racconto dei Magi e di
Erode (Mt 2,1-12). Gli uomini venuti dall’oriente hanno osservato il cielo e
hanno visto un nuovo astro. In esso hanno trovato un nuovo desiderio, nuove
domande che li hanno portati a seguire la stella per molto tempo e per lunghe
distanze alla ricerca del re dei Giudei. Il desiderio di incontrare il bambino li
ha portati lontani da casa ma li ha guidati fino all'incontro con Gesu. Opposto
al loro movimento c’e¢ I'immobilita del re Erode che per trovare le risposte
alle sue domande non si muove in prima persona ma usa gli altri restando
fermo nelle sicurezze del suo palazzo (cfr. Piccolo 2002: web). Il pellegrino
dunque € come i Magi, si incammina lungo una strada anche molto ignota e
incerta alla ricerca delle risposte alle sue domande o inseguendo i desideri
che ha nel cuore. In un articolo pubblicato dal Servizio Diocesano per la
Pastorale Giovanile di Bari-Bitonto in vista della Giornata Mondiale della
Gioventu del 2016 a Cracovia, don Donatello De Felice propone un
interessante spunto sul tema del pellegrinaggio e delle domande che
muovono il pellegrino:

C’¢ un aforisma che trovai scritto su un muro di un ostello sul cammino
per Santiago che recita: «il turista viaggia, il viandante cammina, il
pellegrino cerca!» [...]. Forse I'avrete gia sentito in altre occasioni ma

158



SReF 2/1-2 (2025): 153-169

mi piace ricordare che nel Vangelo di Giovanni le prime parole dette da
Gestu formano una domanda per quei due che avevano preso a seguirlo:
«che cosa cercate?». Le prime parole di Gesu scritte nel Vangelo sono
una domanda, e non una domanda qualsiasi ma la domanda delle
domande: che cosa cercate! Credo sia importante che ognuno la senta
rivolta a sé questa domanda questa sera: che cosa cerchi? E se questa ¢
la domanda delle domande, non ci si pud accontentare di dare risposte
preconfezionate, semplici o frettolose. A cosa dobbiamo guardare per
trovare cosa cerchiamo veramente, che cosa mi rende veramente felice,
quale direzione sto dando alla mia vita? Penso che occorra guardare,
fermarsi a guardare la propria vita, intendo la propria quotidianita, gli
affetti, le emozioni, le gioie e i dolori, i sogni, i desideri ma anche le ansie
e le paure per il domani. Occorre guardare in profondita il proprio
cuore. E probabilmente cercando di rispondere alla domanda delle
domande ci imbatteremo in altre domande, le mie domande, quelle che
vengono fuori dal profondo, quelle che senza fare troppo rumore
accompagnano e segnano ogni mio passo. Esattamente come quei due
che poco prima delle quattro del pomeriggio seguivano Gesu. Alla
domanda: che cosa cerchi? Spesso la risposta ¢ un’altra domanda. Cosa
cercate? Maestro dove abiti? Una domanda di senso. Ci potremo forse
sentire impantanati nei perché. [...] Perché? O forse la domanda sara:
per chi? Per chi vale la pena spendersi, impegnarsi, decidersi? O forse
qualcuno impattera con la domanda: come? Come posso rendere questo
mondo migliore di come I’ho trovato? Come vuoi che ti segua Signore?
Come posso vincere queste mie fragilita o curare queste ferite del cuore?
Oppure come posso andare avanti in questa relazione o in questa
situazione o in questo corso di studi o chissa che altro... Il pellegrino
cerca! Partiamo da pellegrini stando, rimanendo anche se
faticosamente in compagnia delle nostre domande, portiamocele con
noi, anche quelle pit ingombranti. Ho capito infatti che sa trovare la
risposta alla domanda delle domande solo chi riesce a stare solo con se
stesso. Solo chi vince la paura di ascoltare il proprio cuore e questo un
pellegrinaggio ti obbliga ad impararlo perché anche se si cammina
insieme ad altri, il cammino ti chiede di guardarti dentro, di leggerti
dentro e per questo molto spesso anche gli altri, quelli che camminano
con te, ti aiutano a conoscerti, a capirti (De Felice 2016: web).

Questo susseguirsi di domande spinge il pellegrino a muovere i suoi passi e
trovare la sua strada. Attenzione, perché fare questo ovviamente non ¢ facile,

159



SReF 2/1-2 (2025): 153-169

anzi ci vuole coraggio. Cosi come i Magi si sono avventurati alla ricerca
dell’origine della stella, cosi il pellegrino, mettendosi in cammino, va
incontro a una strada che puo essere anche tracciata ma che ha sempre in sé
un grosso fattore di rischio. Se pensiamo ad esempio a chi segue la via verso
Santiago de Compostela, possiamo vedere che, nonostante la strada sia
segnata e i posti dove poter pernottare sono abbastanza facili da trovare
dando quindi la possibilita di organizzare con precisione il viaggio in tutti i
suoi momenti, i pellegrini che si incontrano sono sempre aperti a qualcosa di
inatteso, a un imprevisto, a un evento che puo sconvolgere tutto. Per questo
motivo il pellegrino € una persona coraggiosa, che non teme di andare
incontro all'incertezza. Sicuramente agli occhi delle persone affette da questo
“immobilismo esistenziale” il pellegrino € uno squilibrato, uno che quasi va
alla ricerca dei problemi e dei rischi. Ma é proprio questo squilibrio che porta
colui che si mette in viaggio ad andare sempre piu avanti. Un’immagine
molto significativa in questo senso € proprio quella del compiere un passo:
ogni passo € composto da due momenti di equilibrio intervallati da uno di
squilibrio. Per poter camminare bisogna sbilanciarsi in avanti, tentar di
mettere un piede avanti rischiando magari di incappare in un terreno
dissestato, in una buca o in qualcosa che ci puo far cadere a terra. Il padre
gesuita Jean-Paul Hernandez sottolinea anche che proprio la fede fa di ogni
squilibrio il motore della vita.

Credere vuol dire sapersi sbilanciare, avere il baricentro spostato in
avanti, al di fuori di sé stessi (cfr. Hernandez 2018: web). Abramo ¢ il primo
grande pellegrino biblico ed ¢ percio il nostro padre nella fede. Lo stesso
patriarca, infatti, ha intrapreso un pellegrinaggio per rispondere alla
chiamata di Dio senza aver la strada segnata, mettendosi nelle mani del
Signore lungo una strada ignota e pericolosa. Il pellegrino, quindi, ¢ una
persona che ha consapevolezza dei suoi desideri e delle domande che porta
dentro di sé. Questa consapevolezza lo aiuta a capire cos’é che lo muove e in
che modo pud agire per camminare verso di essi. A questo proposito &
particolarmente significativo questo passaggio del dialogo tra Alice e lo
Stregatto nel libro di Lewis Carrol Alice nel paese delle meraviglie:

Potrebbe dirmi, per piacere, da che parte devo andare per andar via di
qui?» «Questo dipende in buona misura da dove vuoi andare» disse il
Gatto. «Non m’importa tanto il dove...» disse Alice. «Allora non

160



SReF 2/1-2 (2025): 153-169

importa neanche da che parte vai» disse il Gatto. «...purché arrivi da
qualche parte» aggiunse Alice come spiegazione. «Oh, questo & sicuro»
disse il Gatto «se solo fai abbastanza strada (Carrol 2023: 70-71).

Essere dunque consapevoli di cio che si ha nel cuore, di cio che anima la
propria vita e la direziona nelle scelte che si fanno € un punto fondamentale
del cammino di ogni uomo. Le risposte alle domande e la consapevolezza dei
desideri che sono dentro ciascuna persona indicano in qualche modo la
strada, aprono a quello che ¢ il pellegrinaggio della vita e possiamo allora dire
che il primo passo da fare prima di un pellegrinaggio ¢ fare un atto di
consapevolezza di sé stessi, ascoltando il proprio cuore per capire cosa manca
e quali desideri si hanno. Ricapitolando, abbiamo iniziato ad analizzare
quelle che sono le caratteristiche del pellegrino e i motivi che lo spingono a
partire e ne ¢ uscito fuori come egli sia una persona dinamica, in movimento,
che si shilancia per ricercare le risposte ai desideri e alle domande che lo
muovono, che lo spingono a uscire di casa e a mettersi in cammino. Il
pellegrino é colui che non si accontenta di cio che ha ma che ¢ alla continua
ricerca di senso, che si ascolta profondamente dentro per poi mettersi in
strada per vivere la propria esistenza attraverso scelte libere, consapevoli e
radicali.

3. Il pellegrino: uomo ferito

Un altro elemento che spinge I'uomo a farsi pellegrino e a uscire di casa
sono le ferite che ha dentro di sé. La spiritualita ignaziana ¢ pregna di discorsi
sulle ferite perché il primo a essersi messo in cammino portando queste con
sé é stato lo stesso fondatore della Compagnia di Gesti, un uomo ferito nel
corpo dalla palla di cannone della battaglia di Pamplona che lo costrinse per
molto tempo a letto e che origino le profonde ferite interiori che lo portarono
a vedere in quell’evento doloroso la fine dei suoi desideri. In un solo istante
ad Ignazio era crollato il castello fatto di potere, ambizione, donne, che in
trent’anni si era costruito. Per un uomo di mondo che aveva sempre sognato
di diventare cavaliere infatti il vedersi zoppo, con una gamba piu corta
dell’altra, era inaccettabile e questo lo porto a procurarsi dell’ulteriore dolore
fisico nel tentativo di far scomparire quella deformita, quell’ostacolo ai suoi
progetti di vita e di gloria (cfr. Ignazio di Loyola 2007: 85). La paura di

161



SReF 2/1-2 (2025): 153-169

Ignazio di perdere tutto lo ha bloccato e lo ha portato a tentare di evitare
l'ostacolo che aveva davanti facendo finta che non ci fosse, aggrappandosi
alla sua vanita di uomo mondano che non voleva accettare la sua ferita.
Facendosi segare 1’'osso sporgente, che a suo dire lo rendeva tanto deforme
da essere sconveniente per continuare a seguire il mondo, il santo di Loyola
ha provato ad opporsi e negare le sue ferite facendosi ancora pit del male. E
questo un passaggio molto importante: la ferita fisica € un qualcosa di
doloroso, che perde sangue e che se non si cura, se non gli si presta la giusta
attenzione finisce per infettarsi peggiorando la situazione. Allo stesso modo
se non ci si prende cura delle proprie ferite interiori, se si negano anche
quando sono evidenti, se in qualunque modo si prova a evitarle facendo finta
che non ci siano, esse comunque tenderanno a riemergere perché ormai
fanno parte di noi e del nostro agire umano. Ogni persona infatti ha le proprie
ferite che in qualche modo (a volte anche inconscio) influiscono sulle scelte,
sugli atteggiamenti, sui modi di vivere. Facendo un esempio estremo
possiamo pensare al fenomeno del bullismo in cui coloro che esercitano
violenza nei confronti di ragazzi piu deboli nascondono quasi sempre una
fragilita, delle ferite che cercano di risolvere e compensare facendo del male
ad altre persone. E dunque necessario riconoscere le proprie ferite e farci i
conti per evitare che esse ci blocchino e che siano loro ad avere il controllo su
di noi, sulle nostre scelte e sulla nostra vita piuttosto che noi su di loro.
Nella storia di sant’Ignazio € proprio da qui, dalla condizione di uomo
ferito, di persona completamente a terra e apparentemente fuori dal proprio
sé in cui il santo basco si trova, che Dio ha agito. Se dunque per Ignazio le
ferite sono state un punto di partenza per la sua conversione e il suo
pellegrinaggio, allo stesso modo lo sono per chi si mette in cammino alla
ricerca di risposte ai propri desideri e alle proprie domande nella speranza di
trovare la propria strada. Bisogna pero fare una precisazione per quanto
riguarda il discorso sulle ferite. Come detto poc’anzi queste ultime possono
essere un elemento che muovono il pellegrino e che lo pongono alla ricerca
di risposte su di esse, e cio avviene solitamente quando, prima di partire, nel
tempo in cui si decide di intraprendere un pellegrinaggio, viene fatto un
esercizio di introspezione profondo che tocca intimamente tutte le sfere del
proprio Io. Accade anche pero che nel preparare un pellegrinaggio si dia loro
poco peso e si ponga l'attenzione esclusivamente su domande e desideri che

162



SReF 2/1-2 (2025): 153-169

spingono a partire senza andare troppo a fondo nel leggere la provenienza di
questi ultimi. In questi casi le ferite verranno inesorabilmente a galla proprio
durante il cammino e aiuteranno il pellegrino nella ricerca di sé stesso e delle
risposte sperate. Infatti le ferite sono sia un elemento che spinge a partire ma
anche qualcosa che, seppur a volte in maniera inconscia, fara parte del
bagaglio con cui il pellegrino iniziera il suo viaggio. Per concludere quindi,
un’altra caratteristica del pellegrino € quella di essere un persona capace di
leggersi dentro, di guardare al proprio passato e alla propria vita scorgendo
le fragilita, le ferite e tutte quelle cose che lo bloccano e che non lo fanno
vivere pienamente. Il pellegrino € colui che non nasconde a sé stesso le
proprie mancanze ma che le mette nel proprio zaino e ne fa bagaglio prezioso
con cui camminare.

4. Prepararsi alla partenza

Abbiamo fin qui tratteggiato i tratti fondamentali del pellegrinaggio
odierno, le caratteristiche del pellegrino e i motivi che lo spingono a mettersi
in cammino. Prendendo coscienza delle sue domande, dei suoi desideri e
delle sue ferite il pellegrino sceglie di muoversi, di uscire di casa e mettersi in
cammino. Ma verso dove va? Tradizione vuole che il punto di partenza di un
pellegrinaggio non sia direttamente il paese o la citta da dove si comincera a
camminare ma l'inizio € posto proprio oltre la soglia della propria casa.
Questo viene detto proprio per sottolineare il fatto che il pellegrino € colui
che si shilancia, che non rimane fermo e immobile ma che ¢ alla ricerca di
qualcosa e che questa ricerca lo porta a uscire dai propri luoghi di comfort e
scoprire luoghi, fisici ma anche interiori, che prima non erano stati esplorati.
Al giorno d’oggi le tre mete piu famose per i pellegrinaggi sono Gerusalemme,
Roma e Santiago de Compostela, ognuna con la sua storia e le sue peculiarita.
A Gerusalemme ad esempio, ma piu in generale in Terra Santa, va chi vuole
scoprire i luoghi dove Dio si € manifestato al popolo ebraico, dove si sono
svolti molti degli avvenimenti narrati nelle Sacre Scritture e dove si trovano
le radici della religione cristiana visibili attraverso i posti dove Gesu ha
vissuto e camminato fino ad arrivare alla Citta Santa per la sua passione,
morte e risurrezione; a Roma si va in pellegrinaggio per onorare le tombe dei
santi Pietro e Paolo, per visitare il centro della cristianita e ascoltare e vedere

163



SReF 2/1-2 (2025): 153-169

il papa; a Santiago invece, dove si trovano le spoglie dell’apostolo Giacomo il
Maggiore, si va per vivere una profonda esperienza di cammino, di incontro
e condivisione con pellegrini provenienti da tutto il mondo. A queste mete si
aggiungono tutti quei luoghi dove sono conservate le reliquie dei santi come
ad esempio Assisi e San Giovanni Rotondo in Italia e i luoghi mariani come
Lourdes, Fatima, Loreto e Medjugorje. La scelta della meta che il pellegrino
fa dunque e legata al proprio percorso spirituale, alla vicinanza con I'una o
l'altra sensibilita religiosa e anche alle proprie capacita fisiche. La proposta
di un percorso di discernimento che possa aiutare nelle scelte di vita che con
questa tesi voglio elaborare si sposa bene con un pellegrinaggio a piedi svolto
in un contesto per lo pit naturale che offre al pellegrino la possibilita di spazi
di silenzio e di contemplazione del creato e di sé stesso. Dopo il discorso sulla
scelta della meta e importante affrontare il tema della preparazione al
cammino. Non ci soffermeremo qui su un discorso pratico, legato soprattutto
al tipo di bagaglio da portare durante un pellegrinaggio e alla logistica delle
tappe, ma affronteremo il tema dell’essenzialita, sottolineando I'importanza
dell’apertura che chi si mette in strada deve avere nei confronti del cammino
e di tutte quelle situazioni che possono verificarsi, e del bagaglio interiore da
portare con sé. La prima cosa che bisogna considerare € che il pellegrinaggio
€ uno sforzo fisico non di piccola entita e che questa fatica pu6 andare a
toccare anche sfere emotive che magari inizialmente non vengono
considerate. Gli avvenimenti positivi come gli incontri, il peregrinare per
incantevoli paesaggi, I’accoglienza che si riceve nei luoghi dove si passa, si
alternano a momenti di difficolta come la solitudine, problematiche
logistiche, cattivo tempo, e mettono alla prova i pellegrini. Il rischio dunque
di partire con un pellegrinaggio gia pensato e fissato su determinate
tempistiche, tappe e dinamiche impostate da casa rischia di far vivere il
cammino con dei paraocchi che impediscono di vedere e gustare tutto cio che
la strada pone innanzi al pellegrino. La pretesa che il pellegrinaggio sia la
realizzazione di qualcosa che & stato pensato a tavolino e difficilmente
attuabile dal momento in cui tutto cio che & stato preparato e organizzato puo
improvvisamente venire stravolto e quindi necessitare di modifiche.
L’organizzazione logistica € quindi importante per non ritrovarsi
completamente disorientati e impreparati di fronte alle situazioni che si
verificheranno ma € anche necessario lasciar fare al cammino il resto. Con

164



SReF 2/1-2 (2025): 153-169

questo si intende essere disponibili e aperti a cio che avverra lasciandosi
guidare dalla strada e dalla provvidenza. Per quanto riguarda le cose da
portare dentro al proprio zaino troviamo sicuramente gli obiettivi con cui si
parte, i desideri e le domande che spingono a intraprendere il pellegrinaggio.
Inoltre, come abbiamo gia detto, saranno parte integrante del bagaglio del
pellegrino le ferite che porta dentro di sé. Per capire cos’altro va portato e
necessario fare un esercizio di essenzialita, sia materiale che mentale, per
evitare di appesantire lo zaino e sovraffollare la testa di pensieri che possono
essere tranquillamente lasciati a casa. Per questo esercizio € necessario
staccarsi da tutto cio che & quotidiano entrando profondamente dentro sé
stessi e dentro la propria vita per capire le cose di cui davvero non si puo fare
a meno. Don Giorgio Basadonna, sacerdote molto conosciuto nell’ambiente
scout internazionale per essere stato per dieci anni assistente Cicg
(Conferenza internazionale cattolica del Guidismo) e in Italia per essere il
primo assistente ecclesiastico generale dell’Agesci dal 1974 al 1976, nel suo
libro Spiritualita della strada sottolinea il momento della preparazione dello
zaino in questo modo:

Mettere nello zaino solo cio che € necessario, solo cid che serve e non
puo mancare, cio che fa parte della propria vita. Questa scelta € molto
difficile: spesso ci si trova di fronte a problemi insolubili, e pit1 ancora
ci si carica di cose inutili che sono solamente un peso in piu da portare.
Fare lo zaino richiede una certa liberta di spirito. Solo cid che €
necessario deve rientrarci: ma che cosa & necessario? A poco a poco,
vengono alla mente cose di cui sembra di non poter fare a meno, perché
ci siamo abituati, perché le abbiamo rese indispensabili: ma a un certo
punto ci si accorge che non si puo portare tutto (Basadonna 2020: 65).

Questa liberta di spirito aiuta il pellegrino a fare ordine dentro di sé prima di
partire per vivere al meglio e in piena coscienza I’esperienza di cammino.
Sempre citando un sacerdote, in questo caso il gesuita Dani Cuesta, vediamo
anche come l'atto di preparare lo zaino sia intrinsecamente un tempo per
preparare sé stessi al cammino:

E, in fondo, quando si fanno le valigie e si viaggia, piu lontano o piu
vicino, temporaneamente o permanentemente, c'é sempre qualcosa in
noi che muore, qualcosa che rimane e qualcosa che va. Qualcosa che
muore, come le cose che buttiamo via, poiché per uscire verso un nuovo
orizzonte € necessario in qualche modo rompere con il luogo che ci ha

165



SReF 2/1-2 (2025): 153-169

ospitato fino ad ora. E questo & qualcosa che né le comunicazioni né i
social network sono stati in grado di risolvere. Qualcosa che rimane,
come le cose che regaliamo ai nostri cari, perché ci sono un certo
numero di persone che paradossalmente rimangono al nostro fianco
quando ce ne andiamo. Sono quelle persone che ci hanno segnato, di
cui ci siamo fidati e con le quali manterremo un rapporto pit o meno
frequente, ma con la consapevolezza che da li saranno con noi. E
qualcosa che parte, che viene con noi dentro il bagaglio, come i regali di
addio che vengono attaccati alle nostre cose. Perché quando lasciamo
un luogo, portiamo sempre con noi tutte quelle persone ed esperienze
che ci hanno segnato, facendoci crescere e maturare, cambiando il
nostro modo di essere e di pensare (Cuesta 2022: web).

E in questo modo dunque che il momento della preparazione dello zaino
diventa un tempo fondamentale di introspezione da fare con attenzione e
senza fretta, facendo emergere dentro di sé le paure e le sensazioni che ci
abitano nei giorni prima della partenza lasciandosi andare a quello che
accadra lungo la strada. Bisogna pero dire che per quanto il pellegrino si
possa preparare sia concretamente che spiritualmente, l'esperienza di
cammino sara sempre soggetta a variazioni. Il discorso dello zaino con il
necessario da portare per il viaggio va di pari passo con il “materiale
spirituale” con cui si parte ed evidenzia come questo bagaglio ¢
intrinsecamente incerto, variabile, e che solo I'esperienza in sé poi aprira la
strada all’essenziale di cui la persona necessita per andare avanti nella sua
strada. Il cammino stesso “sfina” con il tempo lo zaino del pellegrino
cambiandone a volte il contenuto, fino anche a stravolgerlo, ma questo &
possibile solo dopo che si & calpestata la strada del pellegrinaggio. E proprio
sul discorso dell’essenzialita che si apre un altro tema, quello dell’accoglienza
di Dio e della fiducia nei suoi confronti. Dopo aver lasciato il superfluo fuori
dallo zaino, dopo aver posto 'attenzione su cio che € per noi essenziale per
affrontare questo cammino, dopo esserci liberati da tutte quelle catene e
strutture che impegnano e muovono la nostra vita quotidiana, possiamo
essere piu disponibili ad accogliere il Signore e piu aperti a incontrarlo.
Infatti 'esercizio volto a trovare il necessario da portare in cammino ha fatto
decadere tutte quelle resistenze che ci legano alla vita ordinaria e che spesso
ci impediscono di incontrare il Signore ponendoci ora nella condizione di
essere piu liberi spiritualmente. Quest’ultimo passaggio prima della partenza

166



SReF 2/1-2 (2025): 153-169

ci fa ulteriormente capire che un pellegrinaggio non e il solo camminare per
arrivare a un luogo fisico, ma comprende tutto il percorso che si fa per
arrivare alla decisione di partire fino al ritorno a casa, ed € in questa
prospettiva che si rende ancor piu chiaro il parallelismo tra il pellegrinaggio
e il grande cammino della vita, tra un’esperienza specifica e limitata nel
tempo e la nostra storia personale. Per riassumere e concludere il discorso
sulla preparazione e il tempo che precede la partenza del pellegrino possiamo
utilizzare un esempio biblico suggerito da padre Giuseppe De Virgilio,
sacerdote e biblista, che dice:

La fase della preparazione diventa gia una prima “purificazione” delle
motivazioni per le quali si sceglie di camminare. L’esempio ci deriva
dalla narrazione dell’esodo dall’Egitto, che si compie nella notte della
Pasqua: il popolo si prepara al “pellegrinaggio” nelle condizioni di un
popolo nomade, in piedi, senza il tempo di far lievitare i pani (Es 12,17-
20.39), cinti i fianchi e pronti per partire (Es 12,10ss.). La tentazione &
quella del ripensamento, della stasi, della pretesa di sapere e di
calcolare ogni cosa, di portare con sé ricchezze, ori, pretese sicurezze
che nel corso del viaggio potrebbero diventare idoli (cf Es 32,1-6). Il
pellegrinaggio della vita implica l'essenzialita, € contrassegnato
dall'imprevedibilita, cosi come litinerario esodale fu caratterizzato
dalla nostalgia della schiaviti e dall'invito ad un perseverante
obbedienza di fronte ai segni che Jahvé poneva sulla strada del popolo
nel deserto. E quindi fondamentale avere la consapevolezza che la
preparazione del viaggio non segue la legge umana dei calcoli e dei
compromessi, ma chiede a ciascuno di avanzare nella fiducia, di
assumersi quotidianamente la responsabilita del cammino e della
condivisione (De Virgilio 2004: web).

Bibliografia

Basadonna, Giorgio

(1991) Spiritualita della strada, Edizioni Fiordaliso, Roma 20102.

Balbo, Francesco - Bertoglio, Rosanna

(2008)  Pregare con i piedi. Spiritualita del cammino, Ancora Editrice,
Milano.

167



SReF 2/1-2 (2025): 153-169

Cuesta, Dani

(2022) Equipajes,  https://pastoralsj.org/equipajes/, (consultato il
14/09/2023).

De Felice, Donatello

(2016) Che  cosa cerchi? I passi di un  pellegrino,
http://www.doveabiti.it/2016/07/19/che-cosa-cerchi-i-passi-di-

un-pellegrino/, (consultato il 18/03/2023).
De Virgilio, Giuseppe

(2004)  La categoria biblica del pellegrinaggio e il suo simbolismo biblico,
https://www.notedipastoralegiovanile.it/index.php?option=com ¢
ontent&view=article&id=7356:la-categoria-biblica-del-
pellegrinaggio-e-il-suo-simbolismo&Itemid=101, (consultato il
14/09/2023).

Hernandez, Jean Paul

(2018) Vivere il cammino,
https://www.youtube.com/watch?v=TUAQRFZpcck&t=1182s,
(consultato il 13/09/2023).

Ignazio di Loyola
Gli scritti, trad. E comm. A cura dei gesuiti della Provincia d’Italia,
Edizioni Apostolato della Preghiera, Roma 2007

Iriberri, José Luis - Lowney, Chris

(2017) Il cammino di sant’Ignazio, Terre di Mezzo Editore, Milano.
Nieuviarts, Jacques
(2009) Con il passo del pellegrino. Manuale per chi cammina, Edizioni
Qiquajon, Magnano.
Piccolo, Gaetano

(2022) Riscoprire il desiderio,
https://www.youtube.com/watch?v=hnTRMETkobE, (consultato
il 14/09/2023).

168


https://pastoralsj.org/equipajes/
http://www.doveabiti.it/2016/07/19/che-cosa-cerchi-i-passi-di-un-pellegrino/
http://www.doveabiti.it/2016/07/19/che-cosa-cerchi-i-passi-di-un-pellegrino/
https://www.notedipastoralegiovanile.it/index.php?option=com_content&view=article&id=7356:la-categoria-biblica-del-pellegrinaggio-e-il-suo-simbolismo&Itemid=101
https://www.notedipastoralegiovanile.it/index.php?option=com_content&view=article&id=7356:la-categoria-biblica-del-pellegrinaggio-e-il-suo-simbolismo&Itemid=101
https://www.notedipastoralegiovanile.it/index.php?option=com_content&view=article&id=7356:la-categoria-biblica-del-pellegrinaggio-e-il-suo-simbolismo&Itemid=101
https://www.youtube.com/watch?v=TUA9RFZpcck&t=1182s
https://www.youtube.com/watch?v=hnTRMETk0bE

SReF 2/1-2 (2025): 153-169

Scarvaglieri, Giuseppe

(1999) Il pellegrinaggio alle soglie del terzo millennio. Aspetti e
orientamenti socio-pastorali, Edizioni Paoline, Milano.

Tonelli, Riccardo

(1995) Il pellegrinaggio come  scuola di vita cristiana,
https://www.notedipastoralegiovanile.it/index.php?option=com_c
ontent&view=article&id=3580:il-pellegrinaggio-come-scuola-di-
vita cristiana&Itemid=1018, (consultato il 14/09/2023).

Sitogografia

https://www.notedipastoralegiovanile.it/

https://pastoralsj.org/

169


https://pastoralsj.org/

