
SReF 2/1-2 (2025): 7-18 

 

7 

 

Pellegrinaggio:  

tre passi nella relazione con Dio 

PAOLO ASOLAN 

 
Era stata data per morta, o almeno moribonda; invece l’esperienza del 

pellegrinaggio – specialmente quello “vero”, compiuto a piedi – gode oggi di 

una grande vitalità. Pare non essere venuta meno, nella società del benessere 

e delle garanzie, quell’inquietudine che sempre ha sospinto gli uomini a 

lasciare la sicurezza delle proprie case per intraprendere un cammino dagli 

esiti imprevedibili.  

Anzi, la figura del pellegrinaggio è (forse) quella che meglio descrive la 

spiritualità contemporanea, soprattutto delle nuove generazioni: ricerca, più 

che possesso; domande, più che certezze; nostalgia, più che appagamento.  

Una spiritualità “processuale”, che accetta il rischio, procedendo per 

prove, verifiche ed errori; che sente il fascino dei grandi orizzonti, ma anche 

la grande fatica dei piccoli passi. Una spiritualità che, avendo rinunciato alla 

potenza unificatrice dell’ideologia, vive in bilico tra l’essere frammento tra gli 

altri frammenti in cui si dispiega l’esistenza, e il divenire filo conduttore – 

sottile, ma robusto – di tutte le esperienze della persona. 

Non è stata, quella del pellegrinaggio, una riscoperta facile, presa 

com’era tra gli opposti estremi del viaggiare senza meta e di un turismo 

religioso fortemente segnato dal ritualismo. Ci sono volute la tenacia di 

 
 paoloasolan@gmail.com. Preside dell’Istituto Pastorale Redemptor Hominis. 

Docente di Teologia pastorale fondamentale. 

 



SReF 2/1-2 (2025): 7-18 

 

8 

 

alcuni pionieri, le Giornate Mondiali della Gioventù1, il grande evento del 

Giubileo, la passione di quanti hanno voluto condividere con altre persone e 

comunità la specificità della propria esperienza. È stata importante anche 

l’azione di associazioni piccole e grandi, che hanno fatto della promozione e 

del sostegno al pellegrinaggio la propria ragion d’essere. 

Oggi la Chiesa guarda con rinnovato interesse al pellegrinaggio. Si 

moltiplicano le iniziative di gruppi piccoli e grandi, di parrocchie, diocesi, 

associazioni… che prevedono l’itineranza lungo i percorsi storici delle grandi 

peregrinazioni cristiane, o anche sui più modesti sentieri tracciati localmente 

dalla pietà popolare.  

Senza ampliare troppo e ulteriormente il campo della nostra indagine, 

possiamo utilmente (e pastoralmente) intrecciare quanto appena enunciato 

a proposito del pellegrinaggio a piedi, con il più vasto tema della mobilità. 

1. Pellegrinaggio e mobilità 

Sotto la categoria della mobilità possono essere iscritti diversi, decisivi, 

fenomeni, naturalmente non tutti ascrivibili a situazioni di movimento fisico 

o di viaggio. Si tratta di quella mobilità territoriale, culturale o più 

generalmente sociale che contrassegna la stessa struttura sociale, altrimenti 

definibile come sistemica (cfr. Luhmann 2002). 

In tale struttura l’uomo non è più considerato parte del sistema sociale, 

ma svilito ad ambiente problematico del sistema stesso, ridotto a galleggiare 

in un sistema trasformato in una connessione rapsodica di funzioni 

equivalenti, di operazioni per rintracciare la cui razionalità bisogna dirigersi 

verso una stabilizzazione del sistema, disancorato dalla turbolenza delle 

passioni e di ogni dialettica anche solo latamente conflittuale. In un ambiente 

che mantiene una complessità impossibile da ridurre una volta per tutte, 

diviene dunque inevitabile che la totalità sfugga ad ogni tentativo di presa. 

Blindato in un disperante privatismo che ne lascia affiorare un 

individualismo senza ancoraggi stabili, l’individuo immerso nella modernità 

liquida descritta da Bauman (2000) vaga nomade alla ricerca di una libertà 

 
1 Se l’incontro mondiale dell’agosto 1989 ha segnato una rinascita del Camino 

de Santiago, è anche vero che in tutte le Giornate la dimensione del pellegrinaggio è 
stata elemento qualificante dell’esperienza (all’inizio legata a santuari, poi estesa a 
città senza particolari caratterizzazioni religiose). 



SReF 2/1-2 (2025): 7-18 

 

9 

 

assoluta che efficacemente rappresenta l’effetto di sradicamento dall’insieme 

dei rapporti, delle relazioni sociali, trascinando l’esistenza verso una deriva 

quantitativa tempestata di desideri. Che alla necessità sovrappone quasi 

totalmente l’induzione al consumo, effettivo motore della società tardo-

capitalistica, che nel mondo occidentale sostituisce ai bisogni immateriali 

quelli materiali.  

È questo, a nostro parere, l’orizzonte che giustifica e rende ragione 

della ripresa della pratica del pellegrinaggio e del turismo religioso, 

specialmente da parte dei giovani Questa, del resto, è anche l’opinione di 

Danièle Hervieu-Léger, nota sociologa delle religioni francese e directeur 

d’études alla École des hautes études en sciences sociales presso la Sorbona. 

La tesi sostenuta è questa: lungi dallo scomparire, la religione – o, volendo, 

la ricerca di Dio e/o del senso della vita – assume essa stessa i caratteri (dagli 

esiti opposti) della mobilità rispetto all’istituzione (il pellegrino) o della 

appartenenza totalizzante (il convertito). Entrambe le figure mantengono 

intatto il soggetto, la sua libera determinazione, come “centrale significante”: 

questo spiega la loro fortuna e la loro adattabilità al contesto. I pellegrini a 

noi contemporanei fanno valere la loro libertà di scelta conservando le 

pratiche e le credenze che si addicono a ciascuno di loro. I significati che gli 

interessati assegnano a queste pratiche sono spesso lontani dalle definizioni 

ufficiali, tipiche delle “religioni di chiesa”. Esse vengono selezionate, 

rimaneggiate e spesso combinate con tematiche provenienti da altre religioni 

o da correnti di pensiero mistiche ed esoteriche. Non è dunque l’indifferenza 

alla religione ciò che caratterizza la nostra società, bensì il fatto che il 

credere religioso sfugga al controllo delle grandi chiese e delle istituzioni 

religiose (cfr. Hervieu-Léger 2003). 

Il fenomeno del turismo religioso attuale finisce per coincidere con 

l’inventario di questa proliferazione incontrollata delle credenze o delle 

pratiche a sfondo genericamente religioso: e determina anche il proliferare 

di cammini al quale stiamo assistendo in questi anni, raggruppabili entro il 

movimento del cosiddetto “turismo lento”. 

  



SReF 2/1-2 (2025): 7-18 

 

10 

 

2. Pellegrinaggio da risignificare 

In questo senso, risulta insufficiente progettare una pastorale del 

pellegrinaggio che si limiti a recensire il fenomeno e le sue concrete forme, 

ma senza indicare vie concrete per una sua risignificazione cristiana. È 

dubbio, infatti, che basti una meta religiosa per attestare che chi vi si reca 

abbia iniziato un processo di conversione religiosa, o esprima elementi 

specifici della fede cristiana. In questo senso va raccolta e mantenuta – 

secondo noi – la distinzione tra turismo religioso e pellegrinaggio, e la 

risignificazione cristiana di cui sopra consisterà nell’operare un passaggio dal 

turismo al pellegrinaggio. 

Il pellegrinaggio così inteso può diventare una via attraverso la quale 

tutta una serie di bisogni spirituali dell’uomo occidentale – che non possono 

essere negati, ma che non trovano posto all’interno dei vari sistemi in cui è 

frantumata la sua vita – vengono riconosciuti e fatti vivere. Tra di essi, il 

bisogno fondamentale di dare un senso alla vita e alla morte, al cammino 

stesso dell’uomo. Nessuno dei vari sistemi, infatti (nemmeno quello 

religioso, presentato e inteso sempre più spesso più come un’istanza etica che 

come un significato per la vita), pare interessarsi più al problema della 

trasmissione del senso dell’uomo e della sua vita. 

Uno sviluppo della questione dovrebbe farsi carico del carattere 

cristiano del pellegrinaggio, cioè della sua esplicita connessione alla persona 

di Gesù (alla possibilità di un incontro rinnovato con Lui) e alla parola del 

vangelo, che liberi l’individuo dai labirinti del soggettivismo e dal bricolage 

delle credenze. 

Proprio perché all’interno della cultura moderna dell’individuo sono 

state trasformate in una riserva di segni e di valori che non s’inseriscono più 

in appartenenze precise né in comportamenti regolati dalle istituzioni, le 

stesse religioni e i gesti religiosi tendono a presentarsi come una materia 

simbolica estremamente malleabile, che dà luogo a trattamenti/esiti diversi 

a seconda dei gruppi che vi attingono. Il risultato da scongiurare 

pastoralmente è che questi elementi vengano usati ma senza che vi sia un 

fondamento trascendente che li giustifichi e una configurazione ecclesiale 

che li renda strumenti di salvezza. 

Proviamo a procedere per tre passi tra loro correlati seppur distinti. 

 



SReF 2/1-2 (2025): 7-18 

 

11 

 

1. Primo passo: la necessità e la ricerca di un Fondamento 

quali strumenti di re-inculturazione della fede (prolegomena 

fidei) 

 

Ciò che l'essere umano sperimenta osservando se stesso e il mondo 

attorno a lui lo rinvia a una giustificazione e a una spiegazione del significato 

e del perché dell'esistenza umana. Una spiegazione puramente scientifica 

(intendendo qui la cosiddetta scienza sperimentale), anche quando è 

raggiunta e verificata, gratifica ma non soddisfa, per cui accanto alla 

conoscenza in sé dei grandi problemi, l'uomo cerca la comprensione del 

mistero della propria esistenza e di ciò che la giustifica e la spiega. In questo 

approfondimento egli scopre che un cammino simile (dal fenomeno al 

fondamento2), da una parte è sempre nuovo e con orizzonti mobili/variabili, 

dall'altra è allo stesso tempo esaltante e tremendo (fascinosum et 

tremendum).  

Una tale ricerca non tarda a configurarsi come radicalmente umana e 

fondamentalmente religiosa. Essa, partendo dalla ricerca di senso, si concede 

l’ipotesi circa l’esistenza possibile di una origine del significato della vita, per 

cui diventa una ricerca di ciò che è trascendente e, ultimamente, del 

Trascendente in sé. Questa tensione, nel suo ultimo stadio, si esplicita in 

forma relazionale tra l'uomo e Dio3. 

Questo ricercare (propiziato da esperienze cruciali, le più diverse: un 

fallimento lavorativo/scolastico, un abbandono effettivo, una perdita, un 

innamoramento, una frustrazione perdurante, un fascino avvertito verso 

esperienze religiose con cui si è entrati in contatto…) confermano l’esistenza 

di un senso profondo ed esperienziale del pellegrinaggio, che comprende la 

percezione e l'esigenza di uno spostamento che abbia come due estremi. Da 

un lato, un punto o momento della propria situazione fisica, culturale, storica 

o sociale; dall'altro, l'andare verso un luogo capace di offrire nuove 

esperienze. Il pellegrinaggio ha una forza simbolica peculiare in quanto gli 

elementi che lo compongono sono tutti indicatori del passaggio da una 

situazione attuale e quotidiana verso un'altra, che richiama la condizione 

finale e definitiva dell'esistenza. 

 
2 Cfr. Giovanni Paolo II, Fides et ratio,n. 12. Da leggere anche Marion (2025). 
3 Cfr. Arrighi (1985): 42-56. 



SReF 2/1-2 (2025): 7-18 

 

12 

 

In questo senso, il pellegrinaggio si presenta come la risposta a due 

istanze religiose fondamentali: il tendere verso da una parte, e l’essere in 

dall’altra. Le possiamo chiamare “esperienza del Centro” ed esperienza del 

“cammino verso il Centro”. 

 

 Il principio del tendere verso un'Alterità che faccia superare la 

presente situazione dell'esistenza umana è riproposto continuamente dalla 

costatazione dei molteplici limiti e delle continue difficoltà cui l'uomo deve 

fare fronte4: costantemente l'uomo sente il proprio essere nel modo come un 

dato spiacevole, o almeno incompiuto; anche quando ottiene dei successi in 

quel che fa, l’essere umano sperimenta che quei successi sono precari, 

limitati, escludono altre possibilità e altri traguardi. Un richiamo e un 

rimando intimo verso qualcosa di non presente e ulteriore trovano una 

corrispondenza simbolica in un luogo non ordinario, diverso dal posto della 

fatica e del dolore. La tensione verso questa meta comporta perciò un 

allontanamento, una separazione che sia nello stesso tempo fisica e affettiva, 

spirituale e simbolica. Fra le due condizioni di vita – quella precaria o penosa 

e quella definitiva o gioiosa – si colloca il pellegrinaggio, che anticipa e 

simboleggia tale tensione e proiezione. 

Possiamo anche aggiungere un'ulteriore osservazione, e cioè che un 

tale movimento è collegato al soddisfacimento di istanze complementari 

della natura umana: il bisogno di alternanza della routine quotidiana, della 

monotonia, della fatica del lavoro, con l'esigenza di varietà, di novità e di 

creatività; il riposo fisico si aggiunge a quello spirituale. Queste diverse 

gratificazioni costituiscono le premesse per il raggiungimento di nuove ed 

ulteriori tappe di vita. 

Compiere un pellegrinaggio comporta (magari anche soltanto 

inconsciamente) una forte tensione nel senso più profondo e radicale del 

termine, cioè un impulso, uno slancio che è esigenza di movimento, sia 

psicologico che spirituale5.  

 

 Il principio dell'essere in risponde a un'istanza che potremmo 

definire di inclusione dell'uomo, cioè a un nuovo inserimento territoriale e 

 
4 Cfr. Asolan (2011): 18-22. 
5 Cfr. Spinsanti (1983). 



SReF 2/1-2 (2025): 7-18 

 

13 

 

prima ancora simbolico, che rende la propria abitazione ordinaria precaria e 

insufficiente. Stando in quel preciso luogo il pellegrino percepisce l'esigenza 

di stimoli vari e polivalenti che arrivano a lui attraverso il corpo e i suoi sensi. 

Nei santuari, ad esempio, si realizza un coinvolgimento profondo, totale, 

inesplicabilmente irresistibile e quindi capace di operare anche 

trasformazioni tanto spirituali che psicologiche sollecitate e orientate da 

stimoli ambientali capaci di trasmettere efficacemente particolari significati 

religiosi, culturali e anche semplicemente sensoriali. 

L'essere in rappresenta e riassume dunque un insieme di sensazioni, le 

cui diverse componenti sono fra loro collegate pur non essendo del tutto 

assorbite. Così, ad esempio, l'aspirazione al contatto non è soltanto 

gratificata dalla situazione della nuova collocazione fisica del pellegrino, ma 

porta ad atti e a gesti particolari – reali o simbolici – da decodificare come 

inserimento nel luogo sacro, quali toccare gli oggetti, accostare le persone, 

partecipare alle celebrazioni, condividere la propria esperienza con altri 

pellegrini presenti6. Tutto ciò è, nel suo insieme, esperienza del senso del 

Sacro. 

 

 2. Secondo passo: il pellegrinaggio e il santuario come 

strumenti di reinterpretazione cristiana della vita (intellectus 

fidei). 

 

Nel pellegrinaggio che ha come meta un santuario cristiano c'è una 

sorta di “grazia del luogo”, come c'è una “grazia del tempo”, che risulta 

sempre mediata (incarnata) da persone, cose e tempi. 

Per questa “grazia di luogo” tutta l'esistenza umana appare non casuale 

ma anzi “orientata” da Dio ad un compimento, ad un approdo. Ciò comporta 

 

6 Un altro aspetto che annotiamo e che, per certi versi, è in contraddizione con 
la dimensione comunitaria esperita nei luoghi santi è quello dell'anonimato. Alcuni 
pellegrini sentono l'esigenza di non essere conosciuti, di percepirsi anonimi, per 
essere più autenticamente se stessi dinanzi a una Presenza che li investe o che essi 
sentono intimamente. Ciò si verifica specialmente in quei contesti in cui, per la 
presenza di folla raccogliticcia, le persone più che rientrare nel concetto di comunità, 
dal punto di vista sociologico ricadono in quello di aggregato, in cui è ineliminabile 
il senso dell'anonimato. Cfr. in proposito le osservazioni di Scarvaglieri (1999): 50-
51. 



SReF 2/1-2 (2025): 7-18 

 

14 

 

una particolare ottica nel concepire la creaturalità dell'uomo come una realtà 

non statica ma dinamica e quindi protesa al compimento del suo dato di 

partenza: è in vista di questo compimento che viene percepita l'esigenza di 

tendere al fine, non lasciandosi invischiare completamente dalle occupazioni 

e dalle preoccupazioni (o tentazioni) della vita di ogni giorno. Tale tensione 

e tale arricchimento si attuano tramite una particolare concezione e 

utilizzazione del tempo e dello spazio, intesi e vissuti come momenti o 

dimensioni dell'itinerario umano verso Dio, che si realizza attraverso dei 

segni sensibili che hanno la loro giustificazione ultima nella e dalla 

Incarnazione del Verbo. 

Un'anticipazione di tutto questo è già presente in alcuni eventi 

dell'Antico testamento: basterà accennare ad Abramo e alla sua vocazione 

(cfr. Gen 12). Egli è l'Arameo errante che lascia la sua patria, la casa di suo 

padre, perché erede di una promessa di salvezza. L'esperienza di fede 

pellegrinante di Abramo è rivissuta anche dal popolo ebraico nell'esodo 

dall'Egitto, come pure nel ritorno in patria dopo l'esilio. 

Ma è, a sua volta, la venuta nella carne del Figlio di Dio a far emergere 

la consistenza misteriosamente reale della dimensione teologica del 

pellegrinaggio, come il venire di Dio verso l'uomo e dell'uomo (con Cristo e 

per Cristo) verso il Padre. Egli, infatti, è “uscito” dal Padre ed è ritornato a 

lui.  

Tale pellegrinaggio di Cristo si è realizzato attraverso una dinamica 

storica (spazi e tempi intensi anche in senso fisico7) che, per la mediazione 

di Cristo diventa anche teologica. Essa, infatti, è lo strumento e la condizione 

di ogni modalità di vivere la sequela di Cristo che è la via per cui andare al 

Padre, la porta per la quale passano le pecore (cfr. Gv 10,7).  

Cristo si presenta così come il pellegrino per eccellenza, il modello del 

cammino dell'umanità verso Dio, ma anche come colui che o rende possibile, 

in un certo senso lo facilita, lo colloca in una dimensione nuova, rendendolo 

efficace e fruttuoso. Lo rende interessante proprio perché Egli si 

presenta/offre come imprescindibile. 

 

 
7 Cfr. Congar (1963): 132 ss. 



SReF 2/1-2 (2025): 7-18 

 

15 

 

 3. Terzo passo: il pellegrinaggio e il santuario come 

occasioni di fede e di vita ecclesiale (ecclesiale forma fidei) 

 

La dimensione ecclesiale del pellegrinaggio risiede fondamentalmente 

nel fatto che la Chiesa riconosce se stessa in cammino, sempre peregrinante 

su questa terra e in attesa del suo Signore (cfr. Lumen Gentium, cap. VII).  

La Chiesa vive la realtà terrena protesa e in cammino verso la Patria 

beata e pertanto, nell'insieme della sua vita e nei singoli fedeli che compiono 

un pellegrinaggio, la Chiesa stessa vede un simbolo e un richiamo a questa 

sua dimensione costitutiva. Sant'Agostino coniò a questo proposito la celebre 

espressione «inter persecutiones mundi et consolationes Dei peregrinando 

procurrit Ecclesia»8. 

Per questo la Chiesa ratifica, sostiene, regola e tiene tra le sue 

preoccupazioni e azioni pastorali le varie forme di attuazione del 

pellegrinaggio, attribuendogli uno status comunitario di “sacramentale”9.  

Ciò ha particolari modi di manifestazione concreta sia nel passato che 

nel presente. 

Per ciò che riguarda il passato, possiamo ricordare qui come il 

pellegrinaggio (anche se intrapreso da una sola persona o da pochi) fosse 

spesso circondato da un riconoscimento da parte di tutta la comunità, la 

quale considerava il pellegrino come un suo rappresentante. Ne dà 

testimonianza la ritualità della partenza, con la consegna dei segni e dei 

simboli del pellegrinaggio (il bastone, ad esempio, o la lettera credenziale), 

accompagnata da particolari formule che ne indicavano non solo il significato 

pratico ma anche il compito ecclesiale, cui era aggiunta la preghiera per 

invocare la protezione di Dio10. Così un atto devozionale personale diveniva 

qualcosa di comunitario, una prassi condivisa e apprezzata in modo anche 

ufficiale. 

Senza tacere della cura non soltanto spirituale ma anche corporale 

della Chiesa verso i pellegrini: ogni grande itinerario di pellegrinaggio, 

infatti, era costellato a tappe intermedie con ostelli, locande, hospitia, 

xenodochia costruiti o dai monaci o dalle comunità locali. 

 
8 Agostino, De Civitate Dei, XVIII, 51. 
9 Così il Catechismo della Chiesa Cattolica, nn. 1667-1676. 
10 Cfr. Oursel (1981): 44. 



SReF 2/1-2 (2025): 7-18 

 

16 

 

 

Dal punto di vista dell'azione ecclesiale, si può osservare che il 

pellegrinaggio agisce nella vita della Chiesa propriamente come un 

“sacramentale”, cioè come uno strumento e un'occasione di rinsaldamento 

(o di recupero) del rapporto con Dio. Anzi, si può aggiungere che esso si 

presenta come una sorta di contenitore di molti altri “sacramentali”, quali 

preghiere, invocazioni, benedizioni, uso di simboli e di “cose sacre”.  

Altre realtà evocate dal simbolo del pellegrinaggio, in quanto 

movimento sia fisico che spirituale, possono riguardare il superamento della 

situazione di peccato in cui qualcuno può trovarsi, e la conseguente tensione 

verso una riconciliazione o la ripresa di un'amicizia con Dio.  

Ciò significa che sempre un pellegrinaggio dovrebbe essere 

caratterizzato anche da forme comunitarie di riconciliazione o di apertura al 

perdono dato e richiesto: sia per mezzo di atti e di riti durante il cammino 

verso il santuario nonché per la celebrazione del Sacramento della penitenza 

presso il santuario stesso. È questo uno dei tratti ecclesiali tipici 

dell'esperienza del pellegrinaggio, in particolare negli anni giubilari: sia 

perché la rottura della comunione con Dio e tra i fratelli di fede è di per se 

stesso affare (anche) ecclesiale, sia perché è la Chiesa che ha ricevuto dal 

Signore il potere di legare e di sciogliere (cfr. Mt 18, 18). La fame e sete di 

perdono che affliggono i giovani non meno che gli adulti è spesso all’origine 

dei loro viaggi di iniziazione: di quei viaggi cioè con i quali si vuole propiziare 

l’inizio di una tappa nuova e riconciliata della vita. 

 

Perché sia esperienza autenticamente ecclesiale e contribuisca così alla 

crescita di una fede ecclesiale, in un pellegrinaggio cristiano tempi e luoghi 

devono essere esplicitamente intesi come spazi e momenti 

dell'appuntamento che Dio offre all'uomo per fargli dono del suo perdono e 

della sua amicizia, grazie alle quali è possibile vedere se stessi e gli altri sotto 

una luce nuova, e con una diversa capacità di relazione. 

Il pellegrinaggio non dovrebbe essere inteso come pura evasione o 

rifiuto della forma comunitaria della fede, dei legami comunitari: dovrebbe 

piuttosto proporsi di crearli o comunque di scoprirli quale nuova 

dimensione, non estrinseca ma piuttosto costitutiva dell'atto di fede non 

meno che della propria esistenza.  



SReF 2/1-2 (2025): 7-18 

 

17 

 

Se la celebrazione dei sacramenti (specie della riconciliazione) rimane 

un obiettivo della prassi del pellegrinaggio e della pastorale di un santuario, 

tuttavia l'accento e la priorità vanno date all'evangelizzazione o alla catechesi, 

come azioni capaci di rifondare o di potenziare la fede, sottraendola alle 

derive soggettivistiche cui abbiamo fatto cenno più sopra. Sarà appunto un 

tale primato ad aiutarci ad evitare il rischio della ritualità o quello del 

devozionismo, assai difficili da digerire da parte dei giovani (e non solo). 

 

 

Bibliografia 

Arrighi, G.  

 (1985) Gli uomini della distanza: esperienze pastorali del turismo, Città 

Nuova, Roma. 

Asolan, P.  

 (2011) Perchè Dio entri nel mondo, Lateran University Press, Città del 

Vaticano. 

Bauman, Z. 

 2000 Modernità liquida, Laterza, Bari 2002. 

Congar, Y.  

 (1963) Il mistero del tempio: l'economia della presenza di Dio dalla Genesi 

all'Apocalisse, Borla, Torino 1963 

Hervieu-Léger, D. 

 (2003) La religion en mouvement: le pèlerin et le converti (Flammarion, 

Paris 1999 [trad. it. Il pellegrino e il convertito. La religione in 

movimento, Il Mulino, Bologna 2003]. 

Luhmann, N.  

 (2002) Einführung in die Systemtheorie, Verlag.2002 

Marion, J.-L. - Nancy, J.-L. 

 (2025) Dio in quanto Dio, Inchibboleth Edizioni, Roma. 



SReF 2/1-2 (2025): 7-18 

 

18 

 

Oursel, R. 

 (1981) Pellegrini nel Medioevo, Jaca Book, Milano. 

Scarvaglieri, C. 

 (1999) Il pellegrinaggio alle soglie del terzo millennio, Paoline, Cinisello 

Balsamo. 

Spinsanti, S. 

 (1983) Psicologia del pellegrinaggio, in L. Sartori (a cura di), 

Pellegrinaggio e religiosità popolare, Edizioni Messaggero, Padova: 

114-125. 


