SReF 2/1-2 (2025): 7-18

Pellegrinaggio:
tre passi nella relazione con Dio

PAOLO ASOLAN *

Era stata data per morta, o almeno moribonda; invece I'esperienza del
pellegrinaggio — specialmente quello “vero”, compiuto a piedi — gode oggi di
una grande vitalita. Pare non essere venuta meno, nella societa del benessere
e delle garanzie, quell'inquietudine che sempre ha sospinto gli uomini a
lasciare la sicurezza delle proprie case per intraprendere un cammino dagli
esiti imprevedibili.

Anzi, la figura del pellegrinaggio € (forse) quella che meglio descrive la
spiritualita contemporanea, soprattutto delle nuove generazioni: ricerca, piu
che possesso; domande, piu che certezze; nostalgia, piu che appagamento.

Una spiritualita “processuale”, che accetta il rischio, procedendo per
prove, verifiche ed errori; che sente il fascino dei grandi orizzonti, ma anche
la grande fatica dei piccoli passi. Una spiritualita che, avendo rinunciato alla
potenza unificatrice dell’ideologia, vive in bilico tra’essere frammento tra gli
altri frammenti in cui si dispiega l’esistenza, e il divenire filo conduttore —
sottile, ma robusto — di tutte le esperienze della persona.

Non e stata, quella del pellegrinaggio, una riscoperta facile, presa
com’era tra gli opposti estremi del viaggiare senza meta e di un turismo
religioso fortemente segnato dal ritualismo. Ci sono volute la tenacia di

*

paoloasolan@gmail.com. Preside dell'Istituto Pastorale Redemptor Hominis.
Docente di Teologia pastorale fondamentale.



SReF 2/1-2 (2025): 7-18

alcuni pionieri, le Giornate Mondiali della Gioventu?, il grande evento del
Giubileo, la passione di quanti hanno voluto condividere con altre persone e
comunita la specificita della propria esperienza. E stata importante anche
l’azione di associazioni piccole e grandi, che hanno fatto della promozione e
del sostegno al pellegrinaggio la propria ragion d’essere.

Oggi la Chiesa guarda con rinnovato interesse al pellegrinaggio. Si
moltiplicano le iniziative di gruppi piccoli e grandi, di parrocchie, diocesi,
associazioni... che prevedono l'itineranza lungo i percorsi storici delle grandi
peregrinazioni cristiane, o anche sui pit modesti sentieri tracciati localmente
dalla pieta popolare.

Senza ampliare troppo e ulteriormente il campo della nostra indagine,
possiamo utilmente (e pastoralmente) intrecciare quanto appena enunciato
a proposito del pellegrinaggio a piedi, con il piu vasto tema della mobilita.

1. Pellegrinaggio e mobilita

Sotto la categoria della mobilita possono essere iscritti diversi, decisivi,
fenomeni, naturalmente non tutti ascrivibili a situazioni di movimento fisico
o di viaggio. Si tratta di quella mobilita territoriale, culturale o piu
generalmente sociale che contrassegna la stessa struttura sociale, altrimenti
definibile come sistemica (cfr. Luhmann 2002).

In tale struttura I'uomo non € piu considerato parte del sistema sociale,
ma svilito ad ambiente problematico del sistema stesso, ridotto a galleggiare
in un sistema trasformato in una connessione rapsodica di funzioni
equivalenti, di operazioni per rintracciare la cui razionalita bisogna dirigersi
verso una stabilizzazione del sistema, disancorato dalla turbolenza delle
passioni e di ogni dialettica anche solo latamente conflittuale. In un ambiente
che mantiene una complessita impossibile da ridurre una volta per tutte,
diviene dunque inevitabile che la totalita sfugga ad ogni tentativo di presa.
Blindato in un disperante privatismo che ne lascia affiorare un
individualismo senza ancoraggi stabili, 'individuo immerso nella modernita
liquida descritta da Bauman (2000) vaga nomade alla ricerca di una liberta

1 Se I'incontro mondiale dell’agosto 1989 ha segnato una rinascita del Camino
de Santiago, & anche vero che in tutte le Giornate la dimensione del pellegrinaggio &
stata elemento qualificante dell’esperienza (all’inizio legata a santuari, poi estesa a
citta senza particolari caratterizzazioni religiose).



SReF 2/1-2 (2025): 7-18

assoluta che efficacemente rappresenta l'effetto di sradicamento dall'insieme
dei rapporti, delle relazioni sociali, trascinando I’esistenza verso una deriva
quantitativa tempestata di desideri. Che alla necessita sovrappone quasi
totalmente I'induzione al consumo, effettivo motore della societa tardo-
capitalistica, che nel mondo occidentale sostituisce ai bisogni immateriali
quelli materiali.

E questo, a nostro parere, l'orizzonte che giustifica e rende ragione
della ripresa della pratica del pellegrinaggio e del turismo religioso,
specialmente da parte dei giovani Questa, del resto, € anche 'opinione di
Daniele Hervieu-Léger, nota sociologa delle religioni francese e directeur
d’études alla Ecole des hautes études en sciences sociales presso la Sorbona.
La tesi sostenuta & questa: lungi dallo scomparire, la religione — o, volendo,
la ricerca di Dio e/o del senso della vita — assume essa stessa i caratteri (dagli
esiti opposti) della mobilita rispetto all’istituzione (il pellegrino) o della
appartenenza totalizzante (il convertito). Entrambe le figure mantengono
intatto il soggetto, la sua libera determinazione, come “centrale significante”:
questo spiega la loro fortuna e la loro adattabilita al contesto. I pellegrini a
noi contemporanei fanno valere la loro liberta di scelta conservando le
pratiche e le credenze che si addicono a ciascuno di loro. I significati che gli
interessati assegnano a queste pratiche sono spesso lontani dalle definizioni
ufficiali, tipiche delle “religioni di chiesa”. Esse vengono selezionate,
rimaneggiate e spesso combinate con tematiche provenienti da altre religioni
o da correnti di pensiero mistiche ed esoteriche. Non é dunque lindifferenza
alla religione cio che caratterizza la nostra societa, bensi il fatto che il
credere religioso sfugga al controllo delle grandi chiese e delle istituzioni
religiose (cfr. Hervieu-Léger 2003).

Il fenomeno del turismo religioso attuale finisce per coincidere con
l'inventario di questa proliferazione incontrollata delle credenze o delle
pratiche a sfondo genericamente religioso: e determina anche il proliferare
di cammini al quale stiamo assistendo in questi anni, raggruppabili entro il
movimento del cosiddetto “turismo lento”.



SReF 2/1-2 (2025): 7-18

2. Pellegrinaggio da risignificare

In questo senso, risulta insufficiente progettare una pastorale del
pellegrinaggio che si limiti a recensire il fenomeno e le sue concrete forme,
ma senza indicare vie concrete per una sua risignificazione cristiana. E
dubbio, infatti, che basti una meta religiosa per attestare che chi vi si reca
abbia iniziato un processo di conversione religiosa, o esprima elementi
specifici della fede cristiana. In questo senso va raccolta e mantenuta —
secondo noi — la distinzione tra turismo religioso e pellegrinaggio, e la
risignificazione cristiana di cui sopra consistera nell’operare un passaggio dal
turismo al pellegrinaggio.

Il pellegrinaggio cosi inteso puo diventare una via attraverso la quale
tutta una serie di bisogni spirituali dell'uomo occidentale — che non possono
essere negati, ma che non trovano posto all’interno dei vari sistemi in cui e
frantumata la sua vita — vengono riconosciuti e fatti vivere. Tra di essi, il
bisogno fondamentale di dare un senso alla vita e alla morte, al cammino
stesso dell’'uomo. Nessuno dei vari sistemi, infatti (nemmeno quello
religioso, presentato e inteso sempre pitl spesso pitl come un’istanza etica che
come un significato per la vita), pare interessarsi piu al problema della
trasmissione del senso dell'uomo e della sua vita.

Uno sviluppo della questione dovrebbe farsi carico del carattere
cristiano del pellegrinaggio, cioe della sua esplicita connessione alla persona
di Gesu (alla possibilita di un incontro rinnovato con Lui) e alla parola del
vangelo, che liberi I'individuo dai labirinti del soggettivismo e dal bricolage
delle credenze.

Proprio perché all’interno della cultura moderna dell’individuo sono
state trasformate in una riserva di segni e di valori che non s’inseriscono piu
in appartenenze precise né in comportamenti regolati dalle istituzioni, le
stesse religioni e i gesti religiosi tendono a presentarsi come una materia
simbolica estremamente malleabile, che da luogo a trattamenti/esiti diversi
a seconda dei gruppi che vi attingono. Il risultato da scongiurare
pastoralmente € che questi elementi vengano usati ma senza che vi sia un
fondamento trascendente che li giustifichi e una configurazione ecclesiale
che li renda strumenti di salvezza.

Proviamo a procedere per tre passi tra loro correlati seppur distinti.

10



SReF 2/1-2 (2025): 7-18

1. Primo passo: la necessita e la ricerca di un Fondamento
quali strumenti di re-inculturazione della fede (prolegomena

fidei)

Cio che l'essere umano sperimenta osservando se stesso e il mondo
attorno a lui lo rinvia a una giustificazione e a una spiegazione del significato
e del perché dell'esistenza umana. Una spiegazione puramente scientifica
(intendendo qui la cosiddetta scienza sperimentale), anche quando &
raggiunta e verificata, gratifica ma non soddisfa, per cui accanto alla
conoscenza in sé dei grandi problemi, 1'uvomo cerca la comprensione del
mistero della propria esistenza e di cio che la giustifica e la spiega. In questo
approfondimento egli scopre che un cammino simile (dal fenomeno al
fondamento?), da una parte &€ sempre nuovo e con orizzonti mobili/variabili,
dall'altra e allo stesso tempo esaltante e tremendo (fascinosum et
tremendum).

Una tale ricerca non tarda a configurarsi come radicalmente umana e
fondamentalmente religiosa. Essa, partendo dalla ricerca di senso, si concede
l'ipotesi circa I'esistenza possibile di una origine del significato della vita, per
cui diventa una ricerca di cio che é trascendente e, ultimamente, del
Trascendente in sé. Questa tensione, nel suo ultimo stadio, si esplicita in
forma relazionale tra I'uomo e Dio>.

Questo ricercare (propiziato da esperienze cruciali, le pit diverse: un
fallimento lavorativo/scolastico, un abbandono effettivo, una perdita, un
innamoramento, una frustrazione perdurante, un fascino avvertito verso
esperienze religiose con cui si € entrati in contatto...) confermano I'esistenza
di un senso profondo ed esperienziale del pellegrinaggio, che comprende la
percezione e l'esigenza di uno spostamento che abbia come due estremi. Da
un lato, un punto o momento della propria situazione fisica, culturale, storica
o sociale; dall'altro, 'andare verso un luogo capace di offrire nuove
esperienze. Il pellegrinaggio ha una forza simbolica peculiare in quanto gli
elementi che lo compongono sono tutti indicatori del passaggio da una
situazione attuale e quotidiana verso un'altra, che richiama la condizione
finale e definitiva dell'esistenza.

2 Cfr. Giovanni Paolo II, Fides et ratio,n. 12. Da leggere anche Marion (2025).
3 Cfr. Arrighi (1985): 42-56.

11



SReF 2/1-2 (2025): 7-18

In questo senso, il pellegrinaggio si presenta come la risposta a due
istanze religiose fondamentali: il tendere verso da una parte, e I'essere in
dall’altra. Le possiamo chiamare “esperienza del Centro” ed esperienza del
“cammino verso il Centro”.

Il principio del tendere verso un'Alterita che faccia superare la
presente situazione dell'esistenza umana e riproposto continuamente dalla
costatazione dei molteplici limiti e delle continue difficolta cui I'uvomo deve
fare fronte*: costantemente 1'uomo sente il proprio essere nel modo come un
dato spiacevole, o almeno incompiuto; anche quando ottiene dei successi in
quel che fa, I'essere umano sperimenta che quei successi sono precari,
limitati, escludono altre possibilita e altri traguardi. Un richiamo e un
rimando intimo verso qualcosa di non presente e ulteriore trovano una
corrispondenza simbolica in un luogo non ordinario, diverso dal posto della
fatica e del dolore. La tensione verso questa meta comporta percio un
allontanamento, una separazione che sia nello stesso tempo fisica e affettiva,
spirituale e simbolica. Fra le due condizioni di vita — quella precaria o penosa
e quella definitiva o gioiosa — si colloca il pellegrinaggio, che anticipa e
simboleggia tale tensione e proiezione.

Possiamo anche aggiungere un'ulteriore osservazione, e cioé che un
tale movimento e collegato al soddisfacimento di istanze complementari
della natura umana: il bisogno di alternanza della routine quotidiana, della
monotonia, della fatica del lavoro, con I'esigenza di varieta, di novita e di
creativita; il riposo fisico si aggiunge a quello spirituale. Queste diverse
gratificazioni costituiscono le premesse per il raggiungimento di nuove ed
ulteriori tappe di vita.

Compiere un pellegrinaggio comporta (magari anche soltanto
inconsciamente) una forte tensione nel senso piu profondo e radicale del
termine, cioé un impulso, uno slancio che é esigenza di movimento, sia
psicologico che spirituale®.

Il principio dell'essere in risponde a un'istanza che potremmo
definire di inclusione dell'uvomo, cioé a un nuovo inserimento territoriale e

4 Cfr. Asolan (2011): 18-22.
5 Cfr. Spinsanti (1983).

12



SReF 2/1-2 (2025): 7-18

prima ancora simbolico, che rende la propria abitazione ordinaria precaria e
insufficiente. Stando in quel preciso luogo il pellegrino percepisce I'esigenza
di stimoli vari e polivalenti che arrivano a lui attraverso il corpo e i suoi sensi.
Nei santuari, ad esempio, si realizza un coinvolgimento profondo, totale,
inesplicabilmente irresistibile e quindi capace di operare anche
trasformazioni tanto spirituali che psicologiche sollecitate e orientate da
stimoli ambientali capaci di trasmettere efficacemente particolari significati
religiosi, culturali e anche semplicemente sensoriali.

L'essere in rappresenta e riassume dunque un insieme di sensazioni, le
cui diverse componenti sono fra loro collegate pur non essendo del tutto
assorbite. Cosi, ad esempio, l'aspirazione al contatto non € soltanto
gratificata dalla situazione della nuova collocazione fisica del pellegrino, ma
porta ad atti e a gesti particolari — reali o simbolici — da decodificare come
inserimento nel luogo sacro, quali toccare gli oggetti, accostare le persone,
partecipare alle celebrazioni, condividere la propria esperienza con altri
pellegrini presenti®. Tutto cio &, nel suo insieme, esperienza del senso del
Sacro.

2. Secondo passo: il pellegrinaggio e il santuario come
strumenti di reinterpretazione cristiana della vita (intellectus

fidei).

Nel pellegrinaggio che ha come meta un santuario cristiano c'¢ una
sorta di “grazia del luogo”, come c'¢ una “grazia del tempo”, che risulta
sempre mediata (incarnata) da persone, cose e tempi.

Per questa “grazia di luogo” tutta l'esistenza umana appare non casuale
ma anzi “orientata” da Dio ad un compimento, ad un approdo. Cio comporta

6 Un altro aspetto che annotiamo e che, per certi versi, & in contraddizione con
la dimensione comunitaria esperita nei luoghi santi ¢ quello dell'anonimato. Alcuni
pellegrini sentono l'esigenza di non essere conosciuti, di percepirsi anonimi, per
essere piu autenticamente se stessi dinanzi a una Presenza che li investe o che essi
sentono intimamente. Cio si verifica specialmente in quei contesti in cui, per la
presenza di folla raccogliticcia, le persone piu che rientrare nel concetto di comunita,
dal punto di vista sociologico ricadono in quello di aggregato, in cui ¢ ineliminabile
il senso dell'anonimato. Cfr. in proposito le osservazioni di Scarvaglieri (1999): 50-
51.

13



SReF 2/1-2 (2025): 7-18

una particolare ottica nel concepire la creaturalita dell'uomo come una realta
non statica ma dinamica e quindi protesa al compimento del suo dato di
partenza: € in vista di questo compimento che viene percepita I'esigenza di
tendere al fine, non lasciandosi invischiare completamente dalle occupazioni
e dalle preoccupazioni (o tentazioni) della vita di ogni giorno. Tale tensione
e tale arricchimento si attuano tramite una particolare concezione e
utilizzazione del tempo e dello spazio, intesi e vissuti come momenti o
dimensioni dell'itinerario umano verso Dio, che si realizza attraverso dei
segni sensibili che hanno la loro giustificazione ultima nella e dalla
Incarnazione del Verbo.

Un'anticipazione di tutto questo e gia presente in alcuni eventi
dell'Antico testamento: bastera accennare ad Abramo e alla sua vocazione
(cfr. Gen 12). Egli & I'Arameo errante che lascia la sua patria, la casa di suo
padre, perché erede di una promessa di salvezza. L'esperienza di fede
pellegrinante di Abramo e rivissuta anche dal popolo ebraico nell'esodo
dall'Egitto, come pure nel ritorno in patria dopo l'esilio.

Ma e, a sua volta, la venuta nella carne del Figlio di Dio a far emergere
la consistenza misteriosamente reale della dimensione teologica del
pellegrinaggio, come il venire di Dio verso 1'nomo e dell'uomo (con Cristo e
per Cristo) verso il Padre. Egli, infatti, & “uscito” dal Padre ed € ritornato a
lui.

Tale pellegrinaggio di Cristo si € realizzato attraverso una dinamica
storica (spazi e tempi intensi anche in senso fisico”) che, per la mediazione
di Cristo diventa anche teologica. Essa, infatti, & lo strumento e la condizione
di ogni modalita di vivere la sequela di Cristo che € la via per cui andare al
Padre, la porta per la quale passano le pecore (cfr. Gv 10,7).

Cristo si presenta cosi come il pellegrino per eccellenza, il modello del
cammino dell'umanita verso Dio, ma anche come colui che o rende possibile,
in un certo senso lo facilita, lo colloca in una dimensione nuova, rendendolo
efficace e fruttuoso. Lo rende interessante proprio perché Egli si
presenta/offre come imprescindibile.

7 Cfr. Congar (1963): 132 ss.

14



SReF 2/1-2 (2025): 7-18

3. Terzo passo: il pellegrinaggio e il santuario come
occasioni di fede e di vita ecclesiale (ecclesiale forma fidei)

La dimensione ecclesiale del pellegrinaggio risiede fondamentalmente
nel fatto che la Chiesa riconosce se stessa in cammino, sempre peregrinante
su questa terra e in attesa del suo Signore (cfr. Lumen Gentium, cap. VII).

La Chiesa vive la realta terrena protesa e in cammino verso la Patria
beata e pertanto, nell'insieme della sua vita e nei singoli fedeli che compiono
un pellegrinaggio, la Chiesa stessa vede un simbolo e un richiamo a questa
sua dimensione costitutiva. Sant'Agostino conio a questo proposito la celebre
espressione «inter persecutiones mundi et consolationes Dei peregrinando
procurrit Ecclesia»®8.

Per questo la Chiesa ratifica, sostiene, regola e tiene tra le sue
preoccupazioni e azioni pastorali le varie forme di attuazione del
pellegrinaggio, attribuendogli uno status comunitario di “sacramentale”.

Cio ha particolari modi di manifestazione concreta sia nel passato che
nel presente.

Per cio che riguarda il passato, possiamo ricordare qui come il
pellegrinaggio (anche se intrapreso da una sola persona o da pochi) fosse
spesso circondato da un riconoscimento da parte di tutta la comunita, la
quale considerava il pellegrino come un suo rappresentante. Ne da
testimonianza la ritualita della partenza, con la consegna dei segni e dei
simboli del pellegrinaggio (il bastone, ad esempio, o la lettera credenziale),
accompagnata da particolari formule che ne indicavano non solo il significato
pratico ma anche il compito ecclesiale, cui era aggiunta la preghiera per
invocare la protezione di Dio!°. Cosi un atto devozionale personale diveniva
qualcosa di comunitario, una prassi condivisa e apprezzata in modo anche
ufficiale.

Senza tacere della cura non soltanto spirituale ma anche corporale
della Chiesa verso i pellegrini: ogni grande itinerario di pellegrinaggio,
infatti, era costellato a tappe intermedie con ostelli, locande, hospitia,
xenodochia costruiti o dai monaci o dalle comunita locali.

8 Agostino, De Civitate Dei, XVIII, 51.
9 Cosi il Catechismo della Chiesa Cattolica, nn. 1667-1676.
10 Cfr. Oursel (1981): 44.

15



SReF 2/1-2 (2025): 7-18

Dal punto di vista dell'azione ecclesiale, si puo osservare che il
pellegrinaggio agisce nella vita della Chiesa propriamente come un
“sacramentale”, cio€ come uno strumento e un'occasione di rinsaldamento
(o di recupero) del rapporto con Dio. Anzi, si puo aggiungere che esso si
presenta come una sorta di contenitore di molti altri “sacramentali”, quali
preghiere, invocazioni, benedizioni, uso di simboli e di “cose sacre”.

Altre realta evocate dal simbolo del pellegrinaggio, in quanto
movimento sia fisico che spirituale, possono riguardare il superamento della
situazione di peccato in cui qualcuno puo trovarsi, e la conseguente tensione
verso una riconciliazione o la ripresa di un'amicizia con Dio.

Cio significa che sempre un pellegrinaggio dovrebbe essere
caratterizzato anche da forme comunitarie di riconciliazione o di apertura al
perdono dato e richiesto: sia per mezzo di atti e di riti durante il cammino
verso il santuario nonché per la celebrazione del Sacramento della penitenza
presso il santuario stesso. E questo uno dei tratti ecclesiali tipici
dell'esperienza del pellegrinaggio, in particolare negli anni giubilari: sia
perché la rottura della comunione con Dio e tra i fratelli di fede € di per se
stesso affare (anche) ecclesiale, sia perché e la Chiesa che ha ricevuto dal
Signore il potere di legare e di sciogliere (cfr. Mt 18, 18). La fame e sete di
perdono che affliggono i giovani non meno che gli adulti e spesso all’origine
dei loro viaggi di iniziazione: di quei viaggi cioé con i quali si vuole propiziare
l'inizio di una tappa nuova e riconciliata della vita.

Perché sia esperienza autenticamente ecclesiale e contribuisca cosi alla
crescita di una fede ecclesiale, in un pellegrinaggio cristiano tempi e luoghi
devono essere esplicitamente intesi come spazi e momenti
dell'appuntamento che Dio offre all'uomo per fargli dono del suo perdono e
della sua amicizia, grazie alle quali € possibile vedere se stessi e gli altri sotto
una luce nuova, e con una diversa capacita di relazione.

Il pellegrinaggio non dovrebbe essere inteso come pura evasione o
rifiuto della forma comunitaria della fede, dei legami comunitari: dovrebbe
piuttosto proporsi di crearli o comunque di scoprirli quale nuova
dimensione, non estrinseca ma piuttosto costitutiva dell'atto di fede non
meno che della propria esistenza.

16



SReF 2/1-2 (2025): 7-18

Se la celebrazione dei sacramenti (specie della riconciliazione) rimane
un obiettivo della prassi del pellegrinaggio e della pastorale di un santuario,
tuttavia l'accento e la priorita vanno date all'evangelizzazione o alla catechesi,
come azioni capaci di rifondare o di potenziare la fede, sottraendola alle
derive soggettivistiche cui abbiamo fatto cenno piu sopra. Sara appunto un
tale primato ad aiutarci ad evitare il rischio della ritualita o quello del
devozionismo, assai difficili da digerire da parte dei giovani (e non solo).

Bibliografia
Arrighi, G.
(1985) Gli uomini della distanza: esperienze pastorali del turismo, Citta

Nuova, Roma.

Asolan, P.
(2011) Perché Dio entri nel mondo, Lateran University Press, Citta del
Vaticano.
Bauman, Z.
2000 Modernita liquida, Laterza, Bari 2002.
Congar, Y.
(1963) Il mistero del tempio: l'economia della presenza di Dio dalla Genesi

all'Apocalisse, Borla, Torino 1963

Hervieu-Léger, D.

(2003) La religion en mouvement: le pelerin et le converti (Flammarion,
Paris 1999 [trad. it. Il pellegrino e il convertito. La religione in
movimento, Il Mulino, Bologna 2003].

Luhmann, N.

(2002)  Einfiihrung in die Systemtheorie, Verlag.2002

Marion, J.-L. - Nancy, J.-L.
(2025) Dio in quanto Dio, Inchibboleth Edizioni, Roma.

17



SReF 2/1-2 (2025): 7-18

Oursel, R.
(1981) Pellegrini nel Medioevo, Jaca Book, Milano.

Scarvaglieri, C.

(1999) Il pellegrinaggio alle soglie del terzo millennio, Paoline, Cinisello
Balsamo.

Spinsanti, S.

(1983) Psicologia del pellegrinaggio, in L. Sartori (a cura di),
Pellegrinaggio e religiosita popolare, Edizioni Messaggero, Padova:
114-125.

18



