
SReF 2/1-2 (2025): 133-152 

 

131 

 

“Mater mea, fiducia mea!” Maternità 

spirituale di Maria e sacerdozio 

ministeriale negli insegnamenti di 

Giovanni XXIII 

CLAUDIO TAGLIAPIETRA 

L’ininterrotta devozione che papa Roncalli nutrì per l’immagine della 

“Madonna della Fiducia” sin dai suoi anni al Seminario Romano Maggiore fu 

senza dubbio una delle note toniche del suo insegnamento ai sacerdoti sul 

ruolo di Maria nel loro ministero. Dopo alcune considerazioni di carattere 

biblico-dogmatico, questo articolo si propone di ricostruire tale 

insegnamento, sviluppando poi alcune considerazioni di carattere teologico-

spirituale. 

La documentazione esaminata per questo studio include annotazioni 

personali, corrispondenza, discorsi e messaggi del pontefice dal 1901 al 1963. 

Dopo aver rintracciato le origini della devozione mariana di Angelo Roncalli 

per la “Madonna della Fiducia” nel suo primo soggiorno romano, 

concentreremo la nostra attenzione sulle parole di Roncalli durante le cinque 

visite all’immagine conservata e venerata nel Seminario Romano. 

Riteniamo che le parole pronunciate da Giovanni XXIII durante queste 

visite negli anni del pontificato (1958-1963) siano particolarmente 

significative per comprendere il suo pensiero sul rapporto tra la maternità 

spirituale di Maria e il sacerdozio ministeriale. In occasione della festa della 

 
 c.tagliapietra@pusc.it. Docente incaricato di Teologia Dogmatica presso la Pontificia 

Università della Santa Croce, dove insegna Teologia Fondamentale e Teologia Pastorale. 

 



SReF 2/1-2 (2025): 133-152 

 

132 

 

Madonna della Fiducia il pontefice, rivolgendosi abitualmente a un uditorio 

di seminaristi o sacerdoti, rievocava volentieri ricordi della propria vita 

sacerdotale, arricchendo così il suo insegnamento con la testimonianza della 

sua esperienza personale della maternità di Maria. 

1. Maria, Madre dei sacerdoti: breve inquadramento biblico-

dogmatico 

«Donna, ecco tuo figlio!», «Ecco tua madre!» (Gv 19,26-27). Ormai 

agonizzante, Gesù dalla Croce affida il discepolo prediletto alla propria 

Madre. La tradizione ha riconosciuto in questo dialogo struggente 

l’istituzione della maternità universale di Maria come «supremo dono di 

Cristo crocifisso all'umanità»1. Da quel momento la Madre di Dio, diventa 

madre di tutti i cristiani2.  

Infatti, se nell’incarnazione, attraverso il “sì” di Maria, il Figlio eterno 

del Padre venne a prendere dimora negli uomini (cfr. Gv 1,14), sotto la croce 

Maria viene accolta nella dimora del discepolo che l'accolse eis tà hídia (Gv 

19,27), cioè tra i suoi beni, «tra i doni preziosi a lui lasciati dal Maestro 

crocifisso» (Giovanni Paolo II)3, «nelle profondità del suo essere» 

(Benedetto XVI)4. Ai due “sì” che hanno cambiato la storia del mondo, quello 

di Maria all’angelo e quello di Gesù crocifisso, si aggiunge il “sì” del discepolo 

amato, sacerdote da poche ore. Gesù, infatti, stava chiedendo a questo 

sacerdote di amare sua madre Maria – e di farla amare – come lui stesso 

l’aveva amata. Da quel momento, non vi è sacerdote che non sia affidato alla 

protezione di Maria. 

La devozione cristiana ha riconosciuto a Maria uno speciale ruolo di 

protettrice, indicandola come “rifugio”, ad esempio, nella più antica antifona 

mariana a noi nota: il Sub tuum presidium, un tropario alessandrino le cui 

prime testimonianze risalgono a un papiro della fine del terzo o quarto 

 
1 Giovanni Paolo II., Catechesi del 29 aprile 1998, in “Tertium Millennium”, 

(4), 1998. 
2 «On doit soulignerque la maternité de Marie à l'égard de l'Eglise forme le 

cadre authentique et nécessaire de la maternité spirituelle, le fondement de l'amour 
maternel de la Vierge à l'égard de chaque chrétien» (Galot 1964 : 1180). 

3 Ibidem. 
4 Benedetto XVI, Udienza generale, 12 agosto 2009. 



SReF 2/1-2 (2025): 133-152 

 

133 

 

secolo5. Lo stesso verbo greco kataphéugomen, da noi tradotto con 

“cerchiamo rifugio”, richiama l’idea di una fuga verso un luogo “sotto”, come 

i bambini, che corrono e si stringono alla loro mamma; mentre la parola 

eusplanchnía, “protezione”, indica letteralmente la “benevola compassione” 

della madre che si commuove nelle viscere per i figli che a lei si affidano (cfr. 

Towarek-Modlitwa 2021). Fin dai primissimi tempi, dunque, i cristiani 

cercano rifugio nella maternità divina di Maria6, affidandosi con fiducia alla 

sua mediazione misericordiosa. E come “protettrice”, “aiuto”, “speranza” 

viene invocata nelle invocazioni delle litanie del Santo Rosario e in molte 

altre preghiere della tradizione. 

Se Maria è rifugio per tutti i cristiani, lo è a maggior ragione per i 

sacerdoti a motivo della loro identificazione ministeriale con suo Figlio fin 

dal giorno dell’ordinazione7, e per il peculiare rapporto tra la carne materna 

di Maria e la carne eucaristica che essi consacrano8. Malgrado l’assenza di 

una definizione dogmatica sulla maternità spirituale di Maria9, la Scrittura, 

gli scritti dei Padri e il magistero degli ultimi pontefici hanno contribuito 

fortemente a consolidare il legame tra Maria e il sacerdozio. Il tema è 

teologicamente ricco e complesso, e qui vogliamo accennare solo ad alcuni 

insegnamenti degli ultimi pontefici sull’amore di Maria per i sacerdoti, e alla 

fiducia che i sacerdoti possono nutrire nell’assistenza di Maria come loro 

madre e protettrice nel ministero. 

 
5 Il P.Ryl. III 470 (“Sub Tuum Praesidium”) è custodito nella nella John 

Rylands Library di Manchester. Il frammento ha una datazione ancora incerta, e 
abbiamo riportato la datazione offerta dal primo catalogatore, cfr. Roberts (1938). 
La datazione è ancora discussa, cfr. Mazza (2019). 

6 Dichiarata dogmaticamente “Madre di Dio” (theotokos) al Concilio di Efeso 
nel 431 (DH 251), ma creduta tale da ben prima, alcuni dicono dai tempi di Atanasio 
di Alessandria (†373). Cfr. Roberts (1938). 

7 “Renditi conto di ciò che farai, imita ciò che celebrerai, conforma la tua vita 
al mistero della croce di Cristo Signore” (Rito di Ordinazione Presbiterale). 

8 Josemaría Escrivá affermava: «Gesù, infatti, concepito nel seno di Maria 
Santissima senza intervento di uomo, ma per sola virtù dello Spirito Santo, è del 
sangue di sua Madre: lo stesso sangue che è offerto in sacrificio di redenzione sul 
Calvario e nella Santa Messa» (Escrivá 2022: n. 89). 

9 Troviamo nei documenti conciliari un riferimento a Maria come «Madre del 
Sommo ed Eterno Sacerdote, la Regina degli Apostoli, l’Ausilio dei Presbiteri nel loro 
ministero: essi devono quindi venerarla ed amarla con devozione e culto filiale», 
Concilio Vaticano II, Decreto “Presbyteriorum ordinis” sul ministero e la vita 
sacerdotale, n. 18. 



SReF 2/1-2 (2025): 133-152 

 

134 

 

Giovanni Paolo II faceva risalire la relazione tra Maria e il sacerdozio 

alla sua maternità, che ella accolse nello Spirito (il suo “sì” 

all’Annunciazione), nella carne (l’aver dato alla luce Gesù, Sommo 

Sacerdote), e nel suo effettivo esercizio (l’aver preparato Gesù alla sua 

missione sacerdotale)10. Il papa polacco concludeva: «Questa perfetta 

corrispondenza ci dimostra che tra la maternità di Maria e il sacerdozio di 

Cristo si è stabilita una relazione intima. Dallo stesso fatto risulta l’esistenza 

di un legame speciale del sacerdozio ministeriale con Maria Santissima»11. 

Maria, inoltre, avendo vissuto in pienezza il Mistero di Cristo, accompagna il 

sacerdote «a penetrare nelle “inenarrabili ricchezze” del suo mistero per 

agire in conformità con la sua missione sacerdotale»12. Anche Benedetto XVI 

sottolineò la predilezione di Maria per i sacerdoti, sia per la loro 

identificazione sacramentale con Cristo, sia perché impegnati come Lei nella 

missione di testimoniare Cristo e a donarlo agli uomini13. D’altra parte anche 

Paolo VI aveva parlato di una certa comunanza di missione tra Maria e i 

sacerdoti nel dare Cristo all’umanità «ma in modo diverso, com’è chiaro; 

Maria mediante l’Incarnazione e mediante l’effusione della grazia, di cui Dio 

l’ha riempita14; il Sacerdozio mediante i poteri dell’ordine sacro»15. 

 
10  E per tale motivo, sosteneva Giovanni Paolo II ricordando quanto affermato 

in Pastores dabo vobis, ogni aspetto della formazione sacerdotale può essere riferito 
a Maria (cfr. Giovanni Paolo II, Esortazione apostolica “Pastores Dabo Vobis”, n. 
82). In chiusura della medesima esortazione apostolica, Maria è chiamata “Madre 
dei Sacerdoti”.  

11  Giovanni Paolo II, Udienza generale, 30 giugno 1993, n. 2. 
12  Ibidem, n. 4. 
13  Cfr. Benedetto XVI, Udienza generale, 12 agosto 2009. 
14 Papa Francesco ricorda l’importante ruolo di Maria di presentare al Figlio le 

necessità degli uomini, riferendosi principalmente all’episodio evangelico delle 
nozze di Cana di Galilea; cfr. Francesco, Udienza generale, 18 novembre 2020. Cana 
è il luogo dove il sacerdote impara da lei, “madre dei sacerdoti”, la capacità di essere 
vicini agli uomini; cfr. Francesco, Omelia nella Santa Messa del Crisma, 29 marzo 
2018. 

15  Paolo VI, Udienza generale, 7 ottobre 1964. 



SReF 2/1-2 (2025): 133-152 

 

135 

 

2. La devozione del giovane Angelo Roncalli per la “Madonna della 

Fiducia” 

Dopo aver completato il secondo anno di teologia nel luglio del 1900, il 

giovane Angelo Roncalli fu inviato a Roma al Seminario Pontificio, allora 

presso il palazzo dell'Apollinare – oggi sede della Pontificia Università della 

Santa Croce. L’arrivo a Roma nel gennaio successivo è registrato da una 

lettera datata 12 gennaio 1901 nella quale il giovane seminarista racconta alla 

propria famiglia il suo primo incontro con l’immagine della “Madonna della 

Fiducia”, che si conservava già da tempo lì – nella cappella degli studenti di 

Teologia: 

nella nostra cappella si venera una bellissima Madonna detta della 

Fiducia ed alla quale io vi raccomando tutte le mattine tutte le sere 

perché Ella vi benedica, vi dia pace e consolazione in tutte le vostre 

amarezze e tribolazioni (Lettere (1901-1962): 3-4). 

In questa immagine il bambino Gesù, in braccio a Maria, indica 

dolcemente la Madre con l’indice, una peculiare innovazione rispetto alla 

tradizione iconografica orientale della Vergine Odighitria, dove è la Madre 

di Dio a indicare il Figlio. L’intercessione di Maria davanti a quell’immagine 

è abitualmente invocata con la giaculatoria “Mater mea, fiducia mea!”. 

Nel “Giornale dell’anima” si trovano due riferimenti a tale immagine a 

breve distanza da questo primo incontro. Il 24 febbraio 1903 egli ricorda con 

gioia la festa liturgica della “Madonna della Fiducia” andando con la mente 

al «pensiero dolce e soavissimo di Maria alla cui devota immagine venerata 

su nella piccola cappella dei Teologi tanti ricordi di storia intima si 

ricollegano» (GDA-B: 170). Inoltre, il 2 giugno dello stesso anno Roncalli si 

sarebbe consacrato alla «Madonna della Fiducia che si venera nel Pontif[icio] 

Sem[inario] Romano»16.  

Questi primi tre indizi sono già indicativi di una devozione particolare 

incipiente di Roncalli, ma a fronte di un ormai consolidato amore mariano. 

A questi si devono aggiungere le annotazioni alla prima edizione del 

“Giornale dell’Anima” di Loris Capovilla, segretario particolare di Roncalli 

 
16 L’avvenimento risulta da una immaginetta che reca a stampa l’indicazione 

“Die 2a Iunii 1903 Ego Angelus Roncalli Deiparae Immaculatae cor meum obtuli”; 
ivi: 198 nota 28. 



SReF 2/1-2 (2025): 133-152 

 

136 

 

dai tempi del patriarcato di Venezia fino alla sua morte (1953-1963), il quale 

ricorda che il patriarca conservava un’immaginetta della Madonna della 

Fiducia sulla sua scrivania, e che egli la fece riprodurre nelle immaginette 

ricordino per il suddiaconato (11 aprile 1903; cfr. GDA: 206 nota 28).  

Il tenero affidamento a Maria era un pilastro della vita interiore del 

futuro pontefice, come risulta da molte delle annotazioni nel “Giornale 

dell’anima” degli anni di formazione e di ministero, in molte delle quali egli 

si rivolge a Lei come “Mamma carissima”17. Il 10 agosto 1904 fu ordinato 

sacerdote, a soli 22 anni e mezzo. Negli appunti spirituali relativi a quel 

giorno, il primo pensiero va alla sua “mamma” celeste: «Quando alzai gli 

occhi, finito tutto, … vidi la benedetta immagine della Madonna, a cui, lo 

confesso, non avevo badato prima, quasi sorridermi dall’altare e infondermi 

col suo sguardo un senso di dolce tranquillità spirituale, di generosità, di 

sicurezza, come se mi dicesse che era contenta, così che mi avrebbe protetto 

sempre, insomma comunicarmi allo spirito un’onda di dolcissima pace che 

non dimenticherò più» (GDA: 264)18. L’11 luglio, l’indomani, celebrò la sua 

prima Messa a San Pietro, nella cripta, e fu ricevuto in udienza da Pio X che 

gli rivolse all’orecchio delle affettuose parole paterne, ponendogli la mano 

sulla testa e congedandolo con la benedizione (cfr. GDA: 266-267). 

Quando nel 1913, per volere di Pio X, il Seminario Maggiore fu 

trasferito accanto al Laterano, vi fu traslata anche l’immagine della Madonna 

della Fiducia, trovando collocazione in una cappella più solenne, seppur 

meno silenziosa e intima, di quella dell’Apollinare. Da lì essa divenne la 

protettrice dell’intero seminario. I seminaristi fecero un voto solenne per 

chiedere la protezione degli alunni al fronte: se fossero tornati salvi dalla 

guerra, avrebbero ornato l’immagine con una raggiera più preziosa e 

ricordato la ricorrenza con una festa. Il voto fu adempiuto nel 1920, e da quel 

momento l’immagine della Madonna della Fiducia divenne meta di 

pellegrinaggi sia di sacerdoti che di laici. 

Roncalli a quel tempo si trovava a Bergamo. Fu destinato alla città 

lombarda nel 1905, quando fu scelto quale segretario dal nuovo Vescovo di 

 
17 Si veda ad esempio 1-10 aprile 1903 in GDA: 221; 1,4,15,26 maggio 1903, in 

ivi: 231. 
18 Con parole analoghe Giovanni XXIII ricorda l’episodio il 10 agosto 1962, a 

58 anni dalla sua ordinazione sacerdotale, dirigendosi a Castel Gandolfo agli alunni 
di numerosi Seminari e Collegi; cfr. AAS, (54), 1962: 581-589. 



SReF 2/1-2 (2025): 133-152 

 

137 

 

Bergamo, Mons. Giacomo Radini Tedeschi. Anche don Angelo fu protetto dal 

voto mariano: egli fu chiamato alle armi nel maggio 1915, ma rimase a 

prestare servizio a Bergamo fino al suo congedo nel febbraio 1919. 

Nel settembre del medesimo anno, già direttore della Casa dello 

Studente di Bergamo, il vescovo Marelli, riconoscendone l’intelligenza, 

l’amabilità e la prudenza nel gestire situazioni talvolta molto delicate, lo 

nominò padre spirituale del seminario per assistere i giovani chierici che 

tornavano dal fronte e dalle caserme. La Madonna della Fiducia in queste 

circostanze era per lui un sostegno costante nel ministero sacerdotale: «Ho 

grande fiducia nella Madonna: Domina mea, fiducia mea!» (14 gennaio 

1919; Diari (1909-1925): 389). La stessa giaculatoria veniva ripetuta a Roma 

qualche mese dopo, nella Cappella del Seminario davanti alla cara immagine 

mariana (6 novembre 1919; ivi;459). 

Il ritorno a Roma nel 1921, motivato dal servizio a Propaganda Fide, 

portò Roncalli a incontrare varie volte l’amata immagine mariana, a cui 

rinnovava la consacrazione del proprio servizio alla Chiesa universale (cfr. 

ivi: 517). A Roma fece inoltre benedire una copia dell’immagine della 

Madonna della Fiducia, che desiderava far esporre alla venerazione nella 

Casa degli Studenti di Bergamo (cfr. ivi: 517). 

Nel marzo del 1921 egli diresse ai Seminaristi delle pie parole 

sull’Eucaristia, rivolgendo al Santissimo Sacramento un pensiero di 

ringraziamento, di amore e di desiderio apostolico proprio nella Cappella 

della Fiducia (24 marzo; cfr. ivi: 523). Pochi mesi dopo, presenziò 

all’inaugurazione dell’immagine mariana abbellita dalla nuova raggiera, 

portata in processione su un tronetto, sorretto a spalla da quattro seminaristi 

che erano tornati feriti dal fronte (5 giugno; cfr. ivi: 532). 

Come noto, in seguito Roncalli venne consacrato vescovo il 19 marzo 

1925. Partì dunque per la Bulgaria in qualità di Visitatore apostolico (1925-

1934), poi come rappresentante pontificio in Turchia e Grecia (1935-1944) e 

in Francia (1945). Infine, creato cardinale il 12 gennaio 1953, divenne 

Patriarca di Venezia dal 15 gennaio 1953 al 28 ottobre 1958. In ogni nuova 

tappa del suo servizio alla Chiesa non lo abbandonarono mai il ricordo grato 

e la devozione alla Madonna della Fiducia19. 

 
19 «La sua benedetta immagine fu sempre con me, dovunque la obbedienza mi 

conducesse: nella terra mia benedetta di Bergamo, a cui diedi i primi venti anni del 



SReF 2/1-2 (2025): 133-152 

 

138 

 

3. La “Madonna della Fiducia” nel cuore del sacerdote: le cinque 

visite del pontificato 

La devozione per la Madonna della Fiducia si estese alla Chiesa 

universale quando il cardinale Roncalli venne eletto al soglio pontificio. 

Capovilla ricorda nelle sue annotazioni al “Giornale dell’anima” che Giovanni 

XXIII durante gli anni di pontificato si recò sette volte a pregare nella 

Cappella della Madonna della Fiducia, e che vi celebrò ogni anno (ovvero 

cinque volte) la messa nella ricorrenza liturgica, ovvero il sabato che precede 

il mercoledì delle ceneri (cfr. GDA: 206 nota 28)20. 

Siamo risaliti alle date delle feste liturgiche della Madonna della 

Fiducia dal 1958 al 1963, e abbiamo cercato negli scritti di Giovanni XXIII le 

tracce di una sua visita privata o di qualche sua allocuzione agli alunni del 

Seminario Romano21. Abbiamo quindi identificato le cinque allocuzioni in 

occasione di tale festa (1959-1963), la prima delle quali è probabilmente la 

relazione di un discorso ai seminaristi tenuto il 27 novembre 1958. 

Cerchiamo ora di riassumerne l'insegnamento sul rapporto tra la maternità 

spirituale di Maria e la vita del seminarista e del sacerdote. 

Prima visita (27 novembre 1958)22. Il 6 gennaio 1959 Giovanni XXIII 

scrisse a Plinio Pascoli, allora Rettore del Pontificio Seminario Maggiore 

Lateranense, per inviargli la trascrizione dell’incontro avuto con i seminaristi 

4 giorni dopo la solenne presa di possesso della sua Cattedrale, il 27 

novembre 1958. In questa lettera il pontefice si mise a disposizione del 

rettore per far trasmettere ai seminaristi, pupilla oculi e cor cordis del 

 

mio sacerdozio poi, poi per quasi trent'anni al servizio della Santa Sede nel prossimo 
Oriente: Bulgaria, Turchia e Grecia, poi a Parigi, ed infine, per questi anni estremi 
cella mia umile vita, nella terra di S. Marco» (Lettere (1958-1963): 85-87). 

20 Venne così dato inizio alla felice tradizione della visita del Vescovo di Roma 
al Seminario Maggiore in occasione della festa della Madonna della Fiducia, a 
tutt’oggi perdurante. 

21 Le date della festa della Madonna della Fiducia nel periodo in questione 
sono il 15 febbraio 1958 (Roncalli non era ancora stato eletto pontefice), il 7 febbraio 
1959, il 27 febbraio 1960, l’11 febbraio 1961, il 3 marzo 1962, il 23 febbraio 1963. 
Giovanni XXIII celebrerà la messa nella cappella della Madonna della fiducia 1'11 
febbraio 1959, il 27 febbraio 1960, 1'11 febbraio 1961, il 3 marzo 1962 e il 23 febbraio 
1963. 

22 Nella documentazione consultata non si è trovata traccia di una visita in 
prossimità della ricorrenza liturgica della Madonna della Fiducia, che nel 1959 
sarebbe stata il 7 febbraio. 



SReF 2/1-2 (2025): 133-152 

 

139 

 

Vescovo, la propria paterna vicinanza con le modalità che il rettore avesse 

ritenuto opportune.23 L’allocuzione ai seminaristi contiene alcuni ricordi dei 

tempi del seminario. Tra questi brilla l’affettuoso riferimento alla Madonna 

della Fiducia: 

Sopra tutti questi ricordi nel tempo ormai lontano, ma pur sempre 

presente al cuore, come piace scorgere il sorriso materno di Maria, 

nostra cara Madonna della Fiducia sempre onorata di cantici, di fiori e 

di preghiere che davano conforto, incoraggiamento e letizia alla nostra 

giovinezza felice. Sono piccole cose al richiamo del cuore: ma quanto 

preziose ed importanti! Andando poi per il mondo, osservando e 

studiando la esperienza altrui, si ripresentavano tanto care e tanto 

buone per noi che potemmo ritrarne un vantaggio spirituale soffuso di 

mistero e di grazia sacerdotale che tanto ci raddolcisce e ci consola. Il 

fatto è questo, che riferendoci alla Madonna nostra della Fiducia 

ognuno di noi sente di poter dire: “Omnia mihi venerunt pariter cum 

illa” (Sap 7, 11). … Figlioli miei, pregate per me la Madonna, madre di 

Gesù e madre nostra carissima (Lettere (1958-1963): 85-87). 

Seconda visita (27 febbraio 1960). Sull’onda dei ricordi papa Giovanni XXIII 

imposta anche il suo discorso ai seminaristi in occasione della Festa della 

Madonna della Fiducia il 27 febbraio 1960, sempre nella sede del Seminario 

Maggiore in Laterano:  

Festa della Madonna della Fiducia. Mi recai al Seminario Romano di 

buon mattino. Ero solo con mgr. Nasalli Maestro di Camera. Grande 

gioia spirituale nel ritrovarmi a quell’altare dove celebrai la domenica 

Laetare – 22 marzo 1925 e la terza messa dopo la prima consacrazione 

episcopale che ebbe luogo il 19, di s. Giuseppe. Distribuii la S. 

Comunione a tutti i seminaristi. Poi l’onda dei ricordi fluì nelle mie 

parole, e penso che tutto riuscì a comune edificazione (Agende (1958-

1963): 92-93). 

Nel testo del suo intervento, il santo pontefice rievoca con tenerezza il 

conforto ricevuto dalla celebrazione della Messa sull’altare presieduto 

dall’amata immagine, il 22 marzo 1925, tre giorni dopo la sua consacrazione 

 
23 Una sintesi di tale incontro è presente in DMC I: 521-523. La versione da 

noi commentata è in forma di “Lettera di Capodanno” indirizzata al seminario, 
pubblicata in Sursum Corda. Periodico del Seminario Romano Maggiore, 1985, 
(nov.-dic.), 4-10, e riportata in Lettere (1958-1963): 85-87. 



SReF 2/1-2 (2025): 133-152 

 

140 

 

episcopale, prima di partire per la sua prima missione diplomatica in Oriente 

(cfr. DMC II: 584-588). Il resoconto inizia con il ricordo di un’antica 

consuetudine propria della ricorrenza liturgica: durante la Domenica 

Laetare nell’Arcibasilica Lateranense il papa era solito benedire la Rosa 

d’oro, che veniva poi portata in processione sino alla Basilica di Santa Croce 

in Gerusalemme.24 Giovanni XXIII prende spunto da questa immagine per 

invocare più volte Maria come “Mistica Rosa”, e definirla «mamma 

incomparabile, che ogni buon alunno del Seminario Romano reca sempre 

con sé in tutte le parti del mondo ove l’obbedienza lo destina» (DMC II: 585). 

Roncalli ricorda che al suo arrivo a Venezia, con sua grande gioia, trovò nel 

Seminario Patriarcale una immagine della Madonna della Fiducia, risalente 

probabilmente al secolo XVII. 

Aveva scelto l’immagine della Madonna della Fiducia come speciale 

destinataria del suo affetto, della sua quotidiana preghiera e della richiesta 

di aiuto per il suo ministero sacerdotale, episcopale e infine petrino, e nel suo 

discorso ne spiegava la motivazione spirituale: 

Basta guardare a Lei per trovare la permanenza della pace nel cuore, la 

serenità dello spirito, la chiarezza delle cose e il pronto arrestare 

quanto, nel cuore di ogni uomo, può esservi di temperamento o di 

impulso, che, se talvolta aiuta alla prontezza e alla perfezione, tal altra 

può sospingere inconsapevolmente, al di là della pratica delle quattro 

virtù cardinali (ivi: 586). 

Il papa aggiunge che il volto di Maria, Madre Celeste e Mistica Rosa fa 

risplendere la vita giovanile dei candidati al sacerdozio, la loro futura vita 

sacerdotale, la vita santa e santificatrice. Certamente per un futuro sacerdote 

sono importanti lo studio della Sacra Liturgia, la conoscenza della Scrittura 

e delle altre Scienze Sacre, ma lo devono essere anche l’ascetica e l’esercizio 

delle virtù e delle opere di misericordia che permettono di giungere alla 

quella perfezione di Gesù Cristo, la quale «costituisce l’incanto del volto di 

Maria, Madre sua e Madre nostra» (ivi: 588) 

La devozione mariana di Giovanni XXIII durante il pontificato è legata 

alla maternità spirituale di Maria verso i suoi sacerdoti e i seminaristi, una 

dimensione legata alla pietà e alla devozione personale. Essa assume una 

 
24 Lo spunto a Giovanni XXIII venne dalla meditazione di Guéranger (1959). 



SReF 2/1-2 (2025): 133-152 

 

141 

 

dimensione spiccatamente ecclesiale in seguito all’annuncio dato il 25 

gennaio 1959 di voler convocare un concilio ecumenico (cfr. AAS, (51), 1959: 

65-69). Da quel momento, la preoccupazione per il futuro della Chiesa e 

l’affidamento dei lavori del concilio ecumenico a Maria diviene per il 

pontefice una intenzione di preghiera prioritaria e universale, più volte 

reiterata nei suoi interventi magisteriali (Galavotti 2001). 

Il mattino del 12 settembre 1960 il papa si recò in forma strettamente 

privata a far visita ai seminaristi nella sede estiva del Seminario Romano a 

Roccantica Sabina. Giovanni XXIII desiderava celebrare la Messa insieme ai 

seminaristi nella Cappella dove 56 anni prima, due giorni dopo la sua 

ordinazione presbiterale (ovvero il 12 agosto 1904) egli aveva celebrato la sua 

seconda Messa,25 sempre accolto da un’immagine della Madonna della 

Fiducia presente anche in quella sede.26 Il Santo Padre in quell’occasione 

parlò della dimensione ecclesiale del ministero sacerdotale (In Christo Iesu 

et in Ecclesia sancta), della centralità di Cristo nella vita del sacerdote, della 

sua presenza sacramentale nel mondo (rex et centrum omnium cordium), e 

della Chiesa una, sancta, catholica, apostolica che il sacerdozio deve servire. 

Ma da lì voleva soprattutto invitare i seminaristi di tutto il mondo a pregare 

quotidianamente per il Concilio Ecumenico Vaticano II, affidandolo 

all’intercessione di Maria (cfr. DMC II: 466-472). 

Pregate dunque, diletti figli, pregate ogni giorno per il Concilio. Voi 

sarete i primi a esperimentare la atmosfera unica e meravigliosa – lo 

ripetiamo – i primi ad applicarlo, forse all’alba del vostro Sacerdozio. … 

O Vergine Santa, Madonna della Fiducia, che vegli materna sui tuoi 

seminaristi come un tempo allietasti col tuo sorriso gli Apostoli nel 

Cenacolo, guarda con speciale predilezione a questi tuoi figli: difendili 

dai pericoli dell’anima e del corpo, infondi in essi un’amore sempre più 

ardente verso Gesù, il figlio tuo benedetto, affinché, trasformandosi in 

 
25 «Alle 8 arrivammo a Roccantica Sabina: la villa del Seminario Romano. 

Celebrai la S. Messa all’altare della mia seconda Messa di 56 anni or sono: e lessi il 
discorso che fu la mia fatica di parecchie ore di preparazione: con proposta di 
associare tutti i seminaristi del mondo alla [[preparazione]] <celebrazione> – studio 
e preghiera – del Concilio. Poi trattenimento familiare nel cortiletto con tutti i 
seminaristi» (Agende (1958-1963): 161).  

26 «Anche qui la benedetta immagine della cara Madonna della Fiducia qui Ci 
accoglieva, sempre devota e benigna, sempre in buona compagnia coi suoi figliuoli 
nell’Urbe e in campagna» (DMC II: 467). 



SReF 2/1-2 (2025): 133-152 

 

142 

 

lui, assecondino pienamente i desideri del suo Cuore divino (DMC II: 

472). 

Sempre a Roccantica, commenta Capovilla, fu recitata per la prima volta la 

preghiera alla Madonna della Fiducia, da lui personalmente composta,27 e 

pubblicata il 7 aprile 1961 (cfr. DMC III: 859)28. Nell’atto di affidamento che 

vi si esprime rilucono un ardente amore filiale per Maria e la passione per il 

sacerdozio, due assi portanti della predicazione del santo pontefice: “Opus 

tuum nos, o Maria”, scrisse, servendosi delle parole di Paul Libermann 

(1802-1852), religioso di grande pietà mariana molto influente nella 

spiritualità del Novecento e dichiarato venerabile da Pio X nel 1910. 

Terza visita (11 febbraio 1961). Nelle agende personali del pontefice è 

custodito anche il racconto della terza visita alla Madonna della Fiducia, l’11 

febbraio 1961: 

Oggi Madonna di Lourdes e Madonna della Fiducia. Letizia interiore. 

Mi recai di buon’ora al Seminario Romano. Tre scale faticose prima di 

arrivare alla cappella. I seminaristi mi attendevano dopo la loro Messa: 

mio discorso piano e penetrante, sparso di piccoli richiami di ascetica, 

buona sul tipo di quella di Padre Libermann (Agende (1958-1963): 219). 

Non abbiamo altre informazioni su questa visita, se non che in 

quell’occasione il papa pronunciò un discorso ispirandosi alle parole del 

motto mariano “Opus tuum nos, o Maria”, già presente sia nel testo di 

Roccasecca, così come nella redazione datata 11 febbraio 1961 e in quella 

successiva pubblicata nell’aprile di quello stesso anno.29  

Guardando il complesso degli insegnamenti di Giovanni XXIII su 

Maria, si nota quanto fosse importante per lui affidare il proprio sacerdozio 

alla sua maternità: lei è Madre di Gesù, ma per lui anche “madre nostra 

carissima” “mamma incomparabile”, “madre celeste e madre nostra” e i 

seminaristi e i sacerdoti sono “suoi”. Capovilla ricorda poi che sul tema 

 
27 Cfr. Agende (1958-1963): 219 nota 47. Confermata anche in Lettere (1958-

1963): 511-512.  
28. La preghiera era destinata ad essere recitata dagli alunni del Seminario. 

Giovanni XXIII associò alla recita delle preghiere l’indulgenza parziale di sette anni, 
e una indulgenza plenaria da lucrarsi una volta al mese per chi l’avesse recitata 
quotidianamente. 

29 Cfr. Lettere (1958-1963): 520; testo identico a quello del 7 aprile 1961, in 
DMC III: 859. 



SReF 2/1-2 (2025): 133-152 

 

143 

 

“Maria, madre di Gesù e madre nostra”, Giovanni XXIII si soffermò non 

meno di cento volte nei suoi discorsi dal 1958 al 1963 (Lettere (1958-1963): 

520). Non sorprende pertanto che il 18 novembre 1961 il Santo Padre avesse 

annotato di aver commissionato ai “competenti nella Congregazione” (con 

ogni probabilità il Sant’Uffizio) lo studio di una definizione dogmatica della 

maternità spirituale di Maria. Il pontefice commentava: 

in generale si ritiene che non sia né necessaria né opportuna. Non 

necessaria: perché questo punto di dottrina è sufficientemente 

contenuto e chiaro nell'insegnamento ordinario della dottrina cattolica. 

Non opportuna perché non ci sono incertezze o dubbiezze in questa 

materia di insegnamento comune, e tanto meno contrasti fra i cattolici 

(ibidem). 

Al di là del fatto che non si sia ritenuto opportuno proseguire con una 

definizione dogmatica, Giovanni XXIII auspicava comunque che teologi e 

formatori continuassero ad approfondire e trasmettere tale insegnamento. 

Quarta visita (2 marzo 1962). È proprio sulla filigrana della maternità 

spirituale di Maria per i sacerdoti (“interveni pro clero!”) e per i lavori 

preparatori del Concilio che si sviluppa l’intervento del pontefice in occasione 

della sua quarta visita al Seminario Romano nel vespro antecedente la festa 

della Madonna della Fiducia (3 marzo 1962). Le circostanze che talora 

possono rattristare il sacerdote, e che mettono alla prova il quotidiano 

esercizio di tutte le virtù – teologali e cardinali – lo rendono più vicino a Gesù 

sotto la Croce sul Calvario che davanti alla culla a Betlemme. Da sotto la 

Croce «Egli sempre ci sostiene, invitandoci a starcene presso la Madre Sua, 

a fianco del Discepolo prediletto». È dunque proprio lo scenario del Calvario 

di Gv 19,27 che richiama alla mente del santo pontefice la relazione tra Maria 

e i sacerdoti, nel loro quotidiano affidamento alle cure di Colei che Gesù ci ha 

consegnato come Madre e a cui siamo stati affidati come figli prediletti (cfr. 

DMC IV: 649-651)30. 

 
30 Alla predilezione che Maria gli ha riservata negli anni il pontefice si riferisce 

anche durante la sua ultima celebrazione in occasione della Festa della Madonna 
della Fiducia, il 23 febbraio 1963: «è profondo gaudio per Lui raccogliersi con i futuri 
sacerdoti a onorare la Madre Celeste, che tante prove di dilezione Gli ha date sin dalla 
adolescenza e giovinezza» (DMC V: 373). 



SReF 2/1-2 (2025): 133-152 

 

144 

 

Un altro aspetto del rapporto tra Maria e i sacerdoti sta nella comune 

missione di offrire al mondo il Figlio. Proprio qualche mese prima, per gli 

auguri Natalizi al mondo e contemplando la scena della natività, il papa aveva 

detto: «Come il Padre celeste v’invita al suo Figlio, fattosi nostro fratello, così 

la Chiesa, ripetendo il gesto santo di Maria [che porge il Figlio al mondo, 

n.d.A.], vi porge Gesù attraverso il ministero sacerdotale che noi 

continuiamo» (DMC IV: 126). «A Lei, in modo particolarissimo, – dirà il 4 

luglio 1962 – noi raccomandiamo la forza spirituale del sacerdozio; a Lei 

affidiamo la educazione, il formarsi ed il moltiplicarsi di tutte le anime 

privilegiate che si avviano al ministero santo, invocando il suo materno aiuto 

affinché Gesù Cristo, il Figlio suo, sia sempre più conosciuto, amato, 

benedetto, glorificato» (DMC IV: 828-829). In un’altra occasione, mentre 

rifletteva con gratitudine per le grazie ricevute durante il proprio ministero 

petrino, il santo pontefice ricordava di essere il vicario di Cristo, e che 

avvertiva molto la maternità di Maria nella sua vita. A questo aspetto di 

identificazione con Cristo, egli si appellava al proprio senso di affidamento 

alla Sacra Famiglia di Nazareth: «Sento di non potere fare di più per conto 

mio: ma mi sforzo di tenermi sempre più unito al Gesù Benedetto, alla 

Madonna sua e mia, a S. Giuseppe e a S. Giov. Battista che mi proteggono» 

(Agende (1958-1963): 448-449). 

Quinta visita (23 febbraio 1963). Giungiamo all’ultima festa della 

Madonna della Fiducia celebrata da Giovanni XXIII su questa terra (cfr. 

Agende (1958-1963): 503)31. Le circostanze di questa quinta visita 

(identificata come tale dallo stesso pontefice nel discorso) sono descritte 

nelle Agende del Pontificato: 

S. Messa nell’Anniversario della Fiducia a S. Giovanni nella sua 

cappella, e con tutti i Seminaristi. Messa devotissima alle ore 8. Alle ore 

9.30 tutto finito e riuscito bene. Incontro intimo e festoso, e nello stesso 

tempo edificante e pio. Al termine della S. Messa parlai con semplicità 

e confidenza. Dissi di essermi fatto accompagnare questa volta 

dall’antico primo direttore spirituale del Seminario Romano da cui mi 

 
31 Gli appunti nelle agende del pontefice si interrompono il 20 maggio 1963, 

sostiene Velati, pochi giorni prima della morte del pontefice, avvenuta il 3 giugno; 
cfr. Introduzione, in Agende (1958-1963): XI. 



SReF 2/1-2 (2025): 133-152 

 

145 

 

feci ripetere la triplice buona lezione dai seminaristi: la purezza; l’amore 

a Maria; lo spirito di vero apostolato sacerdotale32.  

Durante il commovente discorso, il pontefice prese spunto dalla vita santa di 

Vincenzo Pallotti, che recentemente egli aveva canonizzato, per trasmettere 

ancora una volta al suo uditorio l’importanza di una autentica pietà mariana 

nella vita del sacerdote, testimoni in tutto il mondo dell’amore di Cristo 

crocifisso. Pallotti, che era stato direttore spirituale del Seminario Romano 

per tredici anni, ne era stato un testimone vivente: 

Il ricorso alla Vergine SS.ma deve essere continuo: ma la sua efficacia si 

avverte segnatamente nelle ore gravi, nei dubbi ed incertezze, nei 

momenti in cui più necessitiamo dell'intervento di Dio. Sempre poi, in 

tali fiduciose invocazioni e filiali atteggiamenti, la Chiesa ci istruisce e 

conduce con la limpida bellezza della dottrina cattolica, per cui le glorie 

di Maria sono quelle già annunciate dall'Angelo a Nazareth in nome 

dell'Altissimo. Lo stesso Salvatore, poi, sul Calvario ha dato Maria quale 

Madre a tutti noi e ci ha dichiarati figli di Maria cfr. (Gv 19,26-27) (DMC 

V: 376). 

4. Maria, madre e modello del sacerdote: alcune considerazioni 

dogmatiche 

Abbiamo finora esposto quanto Giovanni XXIII desiderasse 

trasmettere ai sacerdoti una profonda devozione per la Madre di Gesù come 

madre loro. A partire dal magistero mariano di Giovanni XXIII, ora offriamo 

qualche riflessione di carattere dogmatico sul legame tra la maternità di 

Maria e la vita del sacerdote. 

Al riguardo la mariologia contemporanea può offrire sostegno a due 

idee. La prima è che la maternità di Maria non realizza una nuova forma di 

sacerdozio ministeriale, né essenzialmente, né analogicamente. Nel suo 

essere madre dei cristiani, e in particolare dei sacerdoti, Maria esercita in un 

modo del tutto unico il sacerdozio comune dei fedeli come discepola del 

Figlio. La seconda idea vede il legame tra Maria e i sacerdoti rafforzato dal 

Preziosissimo sangue redentore offerto dal suo Figlio in croce, e versato in 

 
32 L’annotazione fa riferimento al discorso pronunciato ai seminaristi e 

raccolto in DMC V: 373-379. 



SReF 2/1-2 (2025): 133-152 

 

146 

 

ogni Messa attraverso il sacerdote. Il sangue di Gesù rende ogni cristiano 

“consanguineo” del Padre, ma anche Figlio di Maria, con un legame che è più 

forte del legame di sangue tra i figli e i genitori. Vediamo di approfondire 

brevemente queste due idee che possono nutrire la spiritualità mariana del 

sacerdote. 

Quanto alla prima idea, il magistero della Chiesa non ha ritenuto 

opportuno attribuire a Maria il titolo di “sacerdote”, preferendo vedere in lei, 

piuttosto, la Madre di Cristo Sommo Sacerdote, discepola e Madre della 

Chiesa.33 Questo aspetto è stato ribadito recentemente anche papa Francesco 

in una sua catechesi. Ricordando i primi passi della Chiesa nascente (At 1,14), 

e alludendo all’antico dibattito sul tema,34 il papa ricorda: «Maria è lì, con i 

discepoli, in mezzo agli uomini e alle donne che suo Figlio ha chiamato a 

formare la sua Comunità. Maria non fa il sacerdote tra loro, no! È la Madre 

di Gesù che prega con loro, in comunità, come una della comunità. Prega con 

loro e prega per loro»35.  

Sia il giovane Angelo Roncalli che il pontefice Giovanni XXIII vedevano 

in Maria unicamente la madre di Gesù, la loro dolce mamma del Cielo. Nei 

Vangeli, infatti, non sembra essere stato conferito a Maria mandato diverso 

da quello di Madre del Salvatore. A questo, il Figlio Gesù in Gv 19,27 aggiunge 

un ulteriore mandato, quello di essere Madre nostra. 

Jean Galot in un ancora attualissimo contributo affermava che 

nell'opera della salvezza, la cooperazione di Maria con Cristo si esercita sotto 

il segno della “complementarità”. Ciò significa che Maria non è un “secondo 

 
33 Secondo la tradizione, Maria discenderebbe simultaneamente da una stirpe 

reale (quella di Giuda) e da una stirpe sacerdotale (quella di Levi), e pertanto nel 
concepimento trasmetterebbe i natali reali e sacerdotali a Gesù, aggiungendosi 
questi ai natali della stirpe di Giuseppe per via adottiva (di questa idea furono anche 
Agostino, Ireneo, Ilario di Poitiers, Ambrogio, Epifanio, Severo di Antiochia, 
Giovanni d'Eubea, Giovanni il Geometra, ecc.). Si riferiscono ai natali da stirpe 
sacerdotale di Maria, tra i vari: Andrea di Creta (circa 660 - 740), Prima omelia sulla 
Natività, PG 96, col. 864B-865A; Teodoro lo Studita (826), Seconda omelia sulla 
Natività, PG 96, col. 693C-D. Se nella storia della spiritualità e nella devozione si è 
usato talvolta un linguaggio che alludeva al sacerdozio di Maria, esso deve essere 
valutato per come appartenente al registro mistico, poetico, metaforico, ma non 
fondato su solido fondamento teologico. 

34 Sintetizza bene la questione del sacerdozio di Maria, Cantalamessa (2010): 
100-103. Cfr. il classico Laurentin (1952). 

35Francesco, Udienza generale, 18 Novembre 2020. 



SReF 2/1-2 (2025): 133-152 

 

147 

 

Cristo”: senza alcun dubbio la sua maternità rappresenta un contributo 

insostituibile all’opera della salvezza, ma non ha in sé un carattere 

sacerdotale. Ricorda Galot: 

Gesù è il sacerdote supremo e compie una missione essenzialmente 

sacerdotale. Maria non è sacerdote; la sua missione si svolge in un'altra 

linea, che conviene alla donna, quella della maternità. Per la maternità, 

la Vergine rappresenta un valore che Cristo non poteva incarnare. Ella 

apporta un contributo specificamente femminile e rivela il ruolo 

indispensabile della donna per la pienezza umana dell'opera della 

salvezza (Galot 1966: 23). 

Dovremmo perciò concludere che, rispettando la duplice natura divina e 

umana del suo Figlio Gesù, Maria rispetta il ruolo che le è conveniente per 

divino comando, quello di essere madre del Salvatore, del Sommo Sacerdote. 

Dio, infatti, non le chiede di essere sacerdote con, come o al posto del Figlio; 

le chiede invece di darlo alla luce, e di prepararlo per la sua missione 

sacerdotale in modo che Egli stesso, al tempo opportuno e nella pienezza 

della sua libertà, possa offrirsi come vittima per la redenzione del mondo. È 

dunque unicamente Cristo a offrire se stesso come unico sacrificio, non la 

Madre, cui spetta il compito di mediatrice di tutte le grazie in Cristo, quindi 

partecipando alla mediazione di Cristo (non al posto e neppure come Cristo, 

neanche in senso analogico), in virtù del rapporto di maternità nella carne e 

nello Spirito che ella ha con il Figlio Redentore (cfr. LG, 60)36. 

Si può pensare a una diversa analogia tra Maria e il sacerdote, ma tale 

analogia deve correre evidentemente su un piano diverso: non quello del 

sacerdozio ministeriale, ma quello della maternità della Chiesa. La Chiesa 

stessa è madre (cfr. LG, 64), ricordò Raniero Cantalamessa nella terza 

predica di Avvento il 18 dicembre 2009: come «Maria, per opera dello Spirito 

Santo, ha concepito Cristo e, dopo averlo nutrito e portato nel suo seno, lo ha 

dato alla luce a Betlemme», così «il sacerdote, unto e consacrato di Spirito 

Santo nell'ordinazione, è chiamato anche lui a riempirsi di Cristo per poi 

darlo alla luce e farlo nascere nelle anime mediante l'annuncio della parola, 

 
36 Cfr. Coggi (2011): 218-235: «La mediazione di Maria è una partecipazione 

della mediazione di Cristo, come il sacerdozio ministeriale e battesimale è una 
partecipazione del suo sacerdozio, e la bontà della creatura è una partecipazione 
della bontà del Creatore. La mediazione di Maria è una mediazione in Cristo». 



SReF 2/1-2 (2025): 133-152 

 

148 

 

l'amministrazione dei sacramenti. In questo senso il rapporto tra Maria e il 

sacerdote ha una lunga tradizione dietro di sé, molto più autorevole di quella 

di Maria - sacerdote» (Cantalamessa 2010: 101-102). Quanto si dice della 

Chiesa nel suo insieme, intesa come sacramento di salvezza, può essere 

predicato in modo speciale anche dei sacerdoti «perché, ministerialmente, 

sono essi che, in concreto, generano Cristo nelle anime mediante la parola e 

i sacramenti» (ivi: 103)37. A questa idea sembra alludere Giovanni XXIII, 

quando, contemplando la scena della Natività il 25 dicembre del 1961, tesse 

una similitudine tra la maternità di Maria, la Chiesa, e il proprio sacerdozio 

nel porgere il Figlio al mondo (DMC IV: 126; 828-829). 

Quanto alla seconda idea, il legame tra Maria e i sacerdoti è 

ulteriormente rafforzato dal sangue di Gesù, grazie al quale, dice Nicola 

Cabasilas, noi veniamo resi figli di Dio38. Nell’eucaristia, celebrata dal 

sacerdote, diveniamo consanguinei di Dio con un legame più forte di quello 

che ci lega ai nostri genitori per il fatto di essere nati da loro (cfr. ivi: 128). Se 

il sangue di Gesù ci rende consanguinei di Dio, quello stesso sangue, 

provenendo da Maria, ci rende anche Figli di Maria con un legame di forza 

analoga. Contemplando la scena della natività è sorprendentemente Jean-

Paul Sartre, stavolta, a offrire ai compagni di prigionia a Treviri nel 1940 la 

consolante immagine di Maria che coccola Gesù appena nato: «L’ha portato 

in grembo per nove mesi, gli offrirà il seno, e il suo latte diventerà il sangue 

di Dio» (Sartre 2019: 94-95). È quello stesso sangue a essere sparso 

sull’altare nella Messa dai sacerdoti, è con quello stesso sangue che noi 

comunichiamo, è quello stesso sangue a redimerci, è quello stesso sangue a 

ribollire nelle nostre arterie (cfr. Aranda 2003). 

Il rapporto tra Maria e il sangue di Gesù fu sottolineato in particolare 

con la devozione al Preziosissimo Sangue, cui san Giovanni XXIII fu assai 

legato fin da tenera età, e che è legata alla vita di altri due santi sacerdoti: san 

Gaspare del Bufalo (1786-1837) e san Vincenzo Pallotti (1795-1850). San 

Gaspare del Bufalo, oltre al crocifisso portava sempre con sé una immagine 

 
37 I luoghi patristici cui fa riferimento l’Autore sono Agostino, Discorsi 72 A, 8 

(Misc. Agost. I, p.164).; Clemente Alessandrino, Pedagogo, I, 6.; Isacco della Stella, 
Discorsi 51 (PL 194, 1863). 

38Per Cabasilas i sacramenti «ci fanno consanguinei di quel sangue, partecipi 
delle grazie che egli ebbe in virtù della sua [577c] carne e dei patimenti da lui 
sostenuti (cfr. 1Pt. 4,13)» (Cabasilas 2017: 95). 



SReF 2/1-2 (2025): 133-152 

 

149 

 

che raffigurava Maria con in braccio il bambino Gesù nell’atto di offrire, con 

la manina destra, un calice col suo sangue. Vincenzo Pallotti – che fu al 

capezzale di Gaspare del Bufalo – nella sua deposizione al processo canonico 

di beatificazione spiega le ragioni della devozione di san Gaspare per 

quell’immagine: la Madre di Dio non solo accetta la morte del Figlio sotto la 

croce, ma lo incoraggia a effondere liberamente il suo sangue per la 

redenzione (cfr. Pallotti 1964-1997, XI: 38-39)39. Papa Roncalli incoraggiò il 

diffondersi della devozione sia con l’inserimento di una invocazione al 

Preziosissimo Sangue di Gesù nelle litanie per l’adorazione al Santissimo 

Sacramento, sia con la lettera apostolica Inde a primis (1960), nella quale 

egli accompagna l’esortazione ai fedeli sia con ragioni dottrinali che con la 

tenerezza del ricordo personale: «Questa devozione ci fu istillata nello stesso 

ambiente domestico in cui fiorì la nostra fanciullezza, e tuttora ricordiamo 

con viva emozione la recita delle Litanie del Preziosissimo Sangue che i nostri 

vecchi facevano nel mese di luglio»40. 

In conclusione, ci sembra che queste due idee di lunga tradizione 

possano alimentare una spiritualità sacerdotale mariana radicata nella 

Scrittura, negli scritti dei Padri, nel magistero e nella fede dei santi – tra i 

quali troviamo anche san Giovanni XXIII. 

Conclusione 

Nel suo ricco magistero mariano Giovanni XXIII incoraggiò i sacerdoti 

a coltivare una speciale devozione per la Madre di Dio, “madre del sacerdote” 

in ogni situazione, e a stabilire con lei un legame di amore e fiducia 

nell’esercizio del loro ministero. 

Dagli scritti che abbiamo analizzato in questo articolo, 

prevalentemente annotazioni personali, corrispondenza e le parole 

pronunciate davanti a seminaristi e sacerdoti in occasioni delle feste 

liturgiche della Madonna della Fiducia, Giovanni XXIII allude 

frequentemente ai racconti evangelici dell’Annunciazione, della Natività, ma 

 
39 L’immagine nota come “Regina del Preziosissimo Sangue” o “Madonna 

Auxilium Christianorum”, è conservata nel Museo delle reliquie di san Gaspare in 
Albano Laziale. È implicito in essa il richiamo all’episodio veterotestamentario della 
madre dei sette fratelli martiri in 2Mac 7, 27.29. 

40 Giovanni XXIII (1960): 545-550. 



SReF 2/1-2 (2025): 133-152 

 

150 

 

soprattutto al brano del vangelo della festa della Madonna della Fiducia: il 

drammatico dialogo sotto la croce nel quale Gesù affida alla madre il giovane 

presbitero, e in lui la Chiesa universale (Gv 19,26-27). 

Malgrado non si sia ravvisata la necessità e l’opportunità di una 

dichiarazione dogmatica sulla maternità spirituale universale di Maria, 

Giovanni XXIII raccomandava a teologi e formatori di trasmettere questo 

insegnamento della tradizione tanto importante per la pietà dei sacerdoti, 

per i quali Maria è madre in modo speciale. Il pontefice enfatizzò questo 

insegnamento rievocando frequentemente la propria esperienza spirituale di 

figliolanza a Maria, alimentata dalla tenera devozione verso l’immagine della 

Madonna della Fiducia conservata presso il Seminario Romano. Gli 

insegnamenti che Giovanni XXIII trasmise sul rapporto tra il sacerdote e la 

“mamma carissima”, la “Madre celeste” sono radicati nella sua testimonianza 

personale di uomo di preghiera e – abbiamo suggerito – sono radicati in una 

profonda teologia che lega il “sì” di Maria, al “sì” di Gesù al Padre, al “sì” del 

discepolo amato in cui ogni sacerdote si riconosce.  

Dio creò l’universo pensando a Maria e al suo “sì”, un assenso di fede 

che attraversa la creazione fino a giungere alla vita di ogni singolo essere 

umano. Nel tredicesimo secolo Raimondo Lullo affermava che se non ci fosse 

stato quel “sì” non sarebbe stata possibile l’Incarnazione, e se non fosse stata 

possibile l’Incarnazione, Dio non avrebbe creato il mondo (cfr. Lullo 2017). 

Quel primo “sì” di Maria, presente nel rantolo di Gesù dalla croce e presente 

in ogni Eucaristia, permette un nuovo silenzioso “sì” di Maria alla sua nuova 

maternità, quasi come una seconda annunciazione. L’insegnamento e la 

testimonianza di Giovanni XXIII mostrano che a questo “sì” di Maria è legata 

anche la vita di ogni sacerdote: pronunciando “Adsum!”, egli accoglie Maria 

“nelle profondità del suo essere”, a lei si affida, e da lei è maternamente 

protetto. 

Bibliografia 

Aranda, A.  

 (2003) Vedo scorrere in voi il sangue di Cristo. Studio sul cristocentrismo 

di san Josemaría Escrivá, Armando, Milano. 

 

 



SReF 2/1-2 (2025): 133-152 

 

151 

 

Cabasilas, N.  

 (2017) La vita in Cristo, III, 2. Città Nuova, Roma. 

 

Cantalamessa, R.  

 (2010) Maria, madre e modello del sacerdote, in L’anima di ogni 

sacerdozio, Ancora, Milano. 

 

Coggi, R.  

 (2011) Trattato di Mariologia. I misteri della fede in Maria, ESD, Bologna 

2011. 

 

Galavotti, P.  

 (2001)  «”Madre di Gesù e madre nostra”. Gli interventi mariologici di 

Giovanni XXIII nella preparazione e nella prima sessione del 

concilio Vaticano II», Marianum, 63: 245-272 

 

Galot, J.  

 (1966) «La missione della donna nella Chiesa», La Civiltà Cattolica II: 16-

26. 

 

Escrivà, S. 

 (2022) L’eucaristia, mistero di fede e d'amore (14 aprile 1960), in È Gesù 

che passa, Ares, Milano. 

 

Giovanni XXIII 

  

 (1958-1967) Discorsi Messaggi Colloqui del Santo Padre Giovanni XXIII, voll. 

5 (1958-1963), più il volume dell’Indice, Tipografia Poliglotta 

Vaticana (1960-1967) [= DMC I-V]. 

 (1960) Lettera apostolica “Inde a primis”, in AAS, (52): 545-550. 

 (1978) Lettere ai familiari. Vol. 1 (1901-1945), a cura di L.F. Capovilla, 

Edizioni di Storia e Letteratura, Roma [= Lettere (1901-1945)]. 

 (1978a) Lettere 1958-1963, a cura di L.F. Capovilla, Edizioni di Storia e 

Letteratura, Roma [= Lettere (1958-1963)]. 

 (1987) Il giornale dell’anima. Soliloqui, note e diari spirituali, edizione 

critica a cura di A. Melloni, Istituto per le Scienze Religiose, Bologna 

[= GDA-B]. 



SReF 2/1-2 (2025): 133-152 

 

152 

 

 (1989) Il giornale dell’anima e altri scritti di pietà, a cura di L.F. Capovilla, 

San Paolo, Cinisello Balsamo [= GDA]. 

 (2007) Pater amabilis. Agende del pontefice (1958-1963), edizione critica a 

cura di M. Velati, Istituto per le Scienze Religiose, Bologna [= 

Agende (1958-1963)]  

 (2008) Nelle mani di Dio a servizio dell'uomo. I diari di don Roncalli (1905-

1925), edizione critica a cura di L. Butturini, Istituto per le Scienze 

Religiose, Bologna [= Diari (1905-1925)] 

 

Laurentin, M.  

 (1952)  Ecclesia. Sacerdotium, Nouvelles Editions Latines, Parigi. 

 

Lullo, R.  

 (2017) Libro di Santa Maria, Paoline, Cinisello Balsamo. 

 

Pallotti, V. 

(1964-1997) Opere complete, a cura di F. Moccia, Curia Generalizia della Società 

dell’Apostolato Cattolico, Roma. 

 

Sartre, J.P.  

 2019 Bariona o il gioco del dolore e della speranza. Racconto di Natale 

per cristiani e non credenti, Marinotti, Milano. 

 


